
646

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

Has been issued since 2002 
https://mongoloved.kigiran.com/jour

МОНГОЛОВЕДЕНИЕ
(Монгол судлал) 

(Mongolian  Studies)

ISSN 2500-1523 (Print)
ISSN 2712-8059 (Online)

Vol. 17, Is. 4, pр. 646–677, 2025
DOI: 10.22162/2500-1523-2025-4-646-677

ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ

УДК 575.174 UDC 575.174

Олёт, тёлёс, зюн-гар: 
к истории и корреляции этнонимов

Olot, Tӧlӧs, Züün-gar: Some Re-
marks on the History and Correla-
tion of the Ethnonyms

Санал Владимирович Джагрунов 1 Sanal V. Dzhagrunov1 

1 Калмыцкий научный центр РАН (д. 8, 
ул. им. И. К. Илишкина, 358000 Элиста, 
Российская Федерация)

1 Kalmyk Scientific Center of the RAS 
(8,  Ilishkin St., 358000 Elista, Russian 
Federation)

младший научный сотрудник Junior Research Associate

  0009-0002-8512-053X. E-mail: sanal.dzhagrunov[at]gmail.com

© КалмНЦ РАН, 2025 © KalmSC RAS, 2025 
© Джагрунов С. В., 2025 © Dzhagrunov S. V., 2025

Аннотация. Введение. Вопросы этнонимии видятся непосредственно связанными 
с таковыми в плоскости этнической истории, и разбор первых в условиях скудости 
и частой противоречивости исторических сообщений может служить большим 
подспорьем при реконструкции возможных путей ойратского этно- и политогенеза. 
Целью настоящей статьи является рассмотрение вопроса о соотнесении этнонимов 
олёт, тёлёс и зюн-гар, а также формулирование их возможной этимологизации 
в ойратской среде для более ясного понимания сущности феномена ойратства 
как такового. Материалы и методы. С опорой на междисциплинарный подход 
рассматриваются доступные данные историографии, популяционной генетики, 
этнографии и ономастики для формулирования соответствующих выводов и ги-
потез. Результаты. Рассматривая цоросов как «молодую» ветвь внутри дербетов 
в форме поздней военно-административной «надстройки» по данным генетики, 
автор заключает о возможности соотнесения в рамках этногонического мифа 
монголов (при дихотомии «чинос – марал») олёт / элет / элют и зюн-гар с некой 
третьей группой, связанной с «оленным» компонентом мифа на уровне этнографии 
и этнонимии. Сочетание соответствующих признаков — этноним (т-  / д-)өөлөд 
и реминисценции оленного тотема — среди исторически связанных с ойратами 
народов находим у киргизов и бурят в подразделениях бугу, багыш (сары багыш), 
собственно дёёлёс (тёёлёс) — и потенциально сэгэнут соответственно. Дальней-
шее рассмотрение дөөлөс-оленных параллелей с привлечением этнографического 
материала по алтайским тюркам приводит к формулированию версии о проис-
хождении этнонимов бурут / бурат от bura ~ buγra в реконструируемом значении 

http://orcid.org/0009-0002-8512-053X


647

Этнология и антропология

‘олень; лось’. Связь джунгаров-чоросов с именем олёт и собственно тёёлёсами 
обнаруживается, по данным историографии, скорее в политической плоскости, 
а сама канва противостояния «ойратского киргиза» Угэчи Хашаги и чорос-бага-
туда Батулы с их партиями видится таким образом внутриойратской борьбой за 
гегемонию, результатом которой и стал исход олётов. При этом на этнографиче-
ском материале киргизских тёёлёсов и дёёлёсов делается вывод о возможности 
возвращения элитарной части исшедших олётов в ойратскую среду. Форма же 
«зюн-гар» видится в итоге монгольской калькой с тюркского толис, служившего 
обозначением восточной части тюркских военно-политических образований эпохи 
раннего и высокого средневековья. Выводы. По итогам рассмотрения вопроса о 
корреляции трех этнонимов — олёт / элет / элют, тёлёс и зюн-гар — сформу-
лирован (в том числе с привлечением данных генетики) ряд попутных выводов 
о возможной судьбе собственно олётов / элетов / элютов калмыцких летописей; 
вскрываются потенциальные связующие звенья между нынешними ойратами 
(калмыками), киргизами и бурятами в части этно- и политогенеза; предпринята 
попытка этимологизации этнонима бурут (бурат) с привлечением данных по 
этнографии алтайских тюрок; выдвигается гипотеза о племенной идентичности 
«ойратского киргиза» Угэчи Хашаги.
Ключевые слова: олёт, тёлёс, зюн-гар, ойраты, киргизы, буряты, бурут, чоросы, 
багатуды, бугу, сары багыш, сэгэнут
Благодарность. Исследование проведено в рамках государственной субси-
дии  — проект «Универсалии и специфика традиций монголоязычных народов 
сквозь призму кросс-культурных контактов и системы взаимоотношений России, 
Монголии и Китая» (номер госрегистрации: 123021300198-4). Автор благодарит 
А. А. Булуктаева за проведение генетических анализов, опубликованные резуль-
таты которых использованы в данной статье. Отдельные слова благодарности 
выражаются дирекции КалмНЦ РАН в лице В. В. Кукановой, Э. П. Бакаевой и др., 
благодаря систематическим организационным усилиям которых этноисторические 
изыскания сотрудников института могут дополняться и уточняться современным 
естественнонаучным инструментарием.
Для цитирования: Джагрунов С. В. Олёт, тёлёс, зюн-гар: к истории и корреляции 
этнонимов // Монголоведение. 2025. Т.  17. № 4. С. 646–677. DOI: 10.22162/2500-
1523-2025-4-646-677

Abstract. Introduction. Issues of ethnonymy seem directly connected with those of 
ethnic history, and some insights into the former — given that historical messages be 
scarce and even contradictory — may be instrumental in reconstructing paths of Oirat 
ethnic and political geneses. Goals. The article attempts a correlation between the eth-
nonyms Olot, Tӧlӧs and Züün-gar (Dzungar), and articulates their potential etymologies 
in Oirat-related discourse for a deeper understanding of the Oirat phenomenon as such. 
Materials and methods. The work employs an interdisciplinary approach to examine 
data of historiography, population genetics, ethnography and onomastics for certain con-
clusions and hypotheses. Results. Since the Tsoros genetically prove a ‘younger’ branch 
of the Dorbet acting as recent ‘superstructure’ of military and administrative elites, the 
paper suggests the components Olot / Eleuth and Züün-gar may be correlated to some 
third group within the Mongol ethnogonic myth  (as part of the “Chinos-Maral” dicho
tomy) with ‘deer’ reminiscences in terms of ethnography and ethnonymy. As for groups 
historically tied to the Oirat, the required combination of specified aspects — ethnonym 
(T-/D-)ӧӧlӧd and deer-related totemic vestiges — have been found in the Kyrgyz and the 
Buryat in their subdivisions referred to as Bugu, Bagysh (Sary Bagysh), Dӧӧlӧs (Tӧӧlӧs) 
proper — and Segenut, respectively. Further insights into the Dӧӧlӧs-deer parallels with 



648

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

additions of ethnographic messages on Altaian Turks make it possible to hypothesize that 
the ethnonym Burut/Burat be derived from bura ~ buγra with a reconstructed meaning 
‘deer; moose’. Historically, the Choros-Dzungar prove connected with the name Olot and 
the Tӧӧlӧs rather in the field of politics, and the rivalry between ‘Oirat Kyrgyz’ Ugechi 
Khashiga and Choros Baγatud Batula supported by their groups can thus be viewed as 
internal Oirat struggle for hegemony that ended in the Olot exodus. Meanwhile, on the 
basis of legends recorded among the Kyrgyz Dӧӧlӧs and Tӧӧlӧs the paper suggests the 
Olot elites may have been returned to the Oirat pool. As for the form “züün-gar”, it is 
supposed to be a Mongolian calque for the Tukic tolis, i.e. the term that denoted eastern 
parts of Early and Upper Medieval Turkic military and political alliances. Conclusions. 
The attempted correlation between the three specified ethnonyms articulates (including 
with genetic data) a number of conclusions on the potential fate of the Olot mentioned in 
Kalmyk chronicles; reveals some supposed links between present-day Oirats (Kalmyks), 
Kyrgyzes and Buryats in terms of ethnic and political geneses; sets forth an etymology of 
the ethnonym Burut (Burat) with reference to ethnographic messages on Altaian Turks; 
hypothesizes as to the tribal identity of the ‘Oirat Kyrgyz’ Ugechi Khashiga.
Keywords: Olot, Tӧlӧs, Züün-gar, Dzungar, Oirat, Kyrgyz, Buryat, Burut, Choros, 
Baγatud, Bugu, Sary Bagysh, Segenut
Acknowledgements. The reported study was funded by government subsidy, project 
no. 123021300198-4 ‘Universals and Specifics in Traditions of the Mongolian-Speaking 
Peoples through the Prism of Cross-Cultural Contacts and the System of Relations be-
tween Russia, Mongolia and China’. The author expresses gratitude to A. A. Buluktaev 
for conducting the genetic analyses, the published results of which are used in this arti-
cle. Words of particular gratitude be expressed to the Directorate of the KalmSC RAS 
represented by V. V. Kukanova, E. P. Bakaeva and others whose systemic organizing 
efforts have made it possible to supplement and precise ethnohistorical research efforts 
of affiliated employees with natural-science tools.
For citation: Dzhagrunov S. V. Olot, Tӧlӧs, Züün-gar: Some Remarks on the History 
and Correlation of the Ethnonyms. Mongolian Studies (Elista). 2025. Vol. 17. Is. 4. 
Pp. 646–677. (In Russ.). DOI: 10.22162/2500-1523-2025-4-646-677

1. Введение 
Настоящая работа продолжает изучение вопросов ойратского (калмыцкого) 

этногенеза в междисциплинарном ключе, в том числе с привлечением данных 
популяционной генетики (субклады мужской половой хромосомы в разрезе родов 
калмыков, а также опубликованные данные по ряду смежных популяций) для 
уточнения доступных — нередко скудных и противоречивых — исторических 
сведений касательно ойратов как таковых и естественнонаучного обоснования 
формулируемых выводов.

В данной статье мы обратимся к происхождению этнонима олёт / элет / элют, 
зачастую служившего для обозначения населения Джунгарского ханства вообще 
и его ойратской составляющей в частности (см., например: [Бичурин 1834: 137; 
Позднеев 1880: 134–137]) (позднее, особенно в цинских источниках, термин 
выступает уже как синоним собственно имени «ойрат» [Письменные памятники 
2016: 226]), предпримем попытку его лингвистической и исторической рекон-
струкции с привлечением разносторонних материалов по связанным с ойрат-
ством тюрко-монгольским народам, чтобы в итоге дать обоснование авторской 
гипотезы о корреляции трех этнонимов (и не только) — олёт / элет / элют, 
тёлёс и зюн-гар.



649

Этнология и антропология

Актуальность данному исследованию в числе прочего придают сообщения 
как калмыцких, так и монгольских летописей о достаточно драматическом эпи-
зоде ойратской истории (а равно этно- и политогенеза), связанном с поспешным 
и, возможно, безвозвратным исходом собственно олётов / элетов / элютов «по 
возмущению диявола, именуемого шара шулму» [Лунный свет 2003: 84].

2. Материалы и методы
Для целей исследования настоящая работа будет обращаться к публикаци-

ям таких классических текстов, как «Сокровенное сказание монголов» [Козин 
1941], «Сборник летописей» Рашид ад-Дина [Рашид ад-Дин 1952а; Рашид ад-
Дин 1952б; Рашид ад-Дин 1960], «Алтан тобчи» Лубсан Данзана [Алтан тобчи 
1973], «Эрдэнийн тобчи» Саган Сэцэна [Geschichte der Ost-Mongolen 1829], а 
также к работам П. Б. Коновалова и Д. В. Цыбикдоржиева [Коновалов, Цыбик-
доржиев 2017], В. П. Санчирова [Санчиров 1990], Л. П. Потапова [Потапов 1935; 
Потапов 1966; и др.], Н. В. Екеева [Екеев 2011], Б. З. Нанзатова и В. В. Тишина 
[Нанзатов, Тишин 2025; Нанзатов 2016; Нанзатов 2020], К. И. Петрова [Петров 
1961; Петров 1963], С. М. Абрамзона [Абрамзон 1960; Абрамзон 1966; Абрамзон 
1990], Р. А. Абдуманапова [Абдуманапов 2017], Т. О. Бейшеналиева [Бейшена-
лиев 1990] и других.

Методология исследования представлена междисциплинарным подходом, 
с применением техник системного анализа, сравнительно-сопоставительного 
метода, а также метода исторической реконструкции.

3. Олёты, телёсы, зюн-гары: начала, итог и «утерянные» звенья 
3.1. Приступая к исследованию
Предваряя дальнейший ход рассуждений, необходимо — вслед за К. Этву-

дом [Atwood 2004: 420] и Г. Серрайсом — обозначить, что практически на всем 
протяжении своей истории «ойраты, как и прочие монгольские группы, пред-
ставляли собой энную совокупность осколков огромного числа племен и родов, 
причем ведущие племена не всегда оставались таковыми, как не всегда число 
их составляло четыре» [Serruys 1965: 225].

Так, продолжая мысль Г. О. Авляева о многоуровневости калмыцкой иден-
тичности [Авляев 2002: 48] (причем каждый такой аспект актуализируется 
ситуативным контекстом коммуникации), выразить этот принцип можно, на-
пример, следующим образом: нет ойратов вообще — есть ойраты Монголии, 
ойраты Китая, сарт-калмыки Кыргызстана, калмыки Волго-Донского междуречья 
России, а также ойроты-алтайцы; нет калмыков вообще — есть торгуты, дербе-
ты, хошуты, бузавы; нет торгутов вообще — есть керяды, эркетены, цаатаны, 
багуты, цохоры; нет цохоров вообще — есть ики-цохоры и бага-цохоры; нет 
ики-цохоров вообще — есть цатхалы, тохан-кесеки, эмчин-шабинеры, ачинеры 
и др.; нет цатхалов вообще — есть зооцнр, ганганр, кюрюнгюд, боорцхуд и др.

Оригинальные данные КалмНЦ РАН (в стадии обработки) показывают, что 
на общность происхождения по мужской линии могут претендовать в лучшем 
случае субъекты последнего уровня — арваны и / или хотоны, — что, безусловно, 
не исключает родства как такового в силу преимущественно внутрипопуляци-
онных матримониальных связей и, соответственно, заведомой однородности 
этноса при его небольшой численности, что подтверждается фиксируемой высо-



650

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

кой степенью сохранности условно азиатского компонента при полногеномных 
исследованиях [Балановская и др. 2022: 24]. Внимательное же обращение к 
историческим данным показывает, что этот «замес» мог произойти задолго до 
прихода предков калмыков в пределы Юга России — в ходе активных взаимо-
действий ойратов в эпоху Чингис-хана, а также (их предполагаемых предков) в 
предшествующие и (потомков) последующие периоды. Немало тайн, очевидно, 
хранит и поздний период этнической истории калмыков, особенно после исхода 
1771 г., с его перераспределениями оставшихся улусов и аймаков, перемещения-
ми последних и их подразделений внутри и между улусами, переименованиями, 
дроблениями и т. п. Так, на необоснованность применения метода «переверну-
той пирамиды» к вопросам этнического состава в исторической перспективе 
правомерно указывает А. В. Цюрюмов [Цюрюмов 2007: 67].

Аналогичным образом, в перспективе даже 500–600 лет нельзя говорить 
и об этнической однородности сообществ тюрко-монгольских кочевников 
как таковых. В составе киргизов К. И. Петров выделял — кроме собственно 
«киргизского» — ряд этнотерриториальных компонентов, как-то: кимако-кип-
чакский, баргутский, ойратский и др. [Петров 1963]. Также и автор настоящей 
работы склонен выделять в ойрат-калмыцком пуле (в том числе с учетом совре-
менных данных генетики) — кроме собственно «ойратского» — компоненты 
баргутские, урянхайские, меркитские, кереитские и др. Однако даже базовые 
компоненты берутся тут в кавычки, так как не гарантируется ни их изначальная 
однородность, ни неизменность в ходе разворачивания этногенеза во времени и 
пространстве, ни безошибочность доступных данных историо- и этнографии, 
ни непрерывность этнокультурной преемственности, особенно в турбулентные 
периоды истории.

При этом необходимо учитывать, что расчетные возрасты мужских 
предковых линий калмыков для наиболее крупных кластеров (R2-M479, 
C-M48>SK1066, F1067 и др.), совокупно покрывающих до трех четвертей про-
тестированных мужчин-калмыков, составляют максимум немногим более 1 тыс. 
лет: так, TMRCA для Y-субклада C-SK1066 (при значениях по STR-маркерам 
DYS19=16-17 и DYS385=12-12), широко представленного практически во всех 
субэтносах калмыков (и не только) на уровне от 40 до 50 %, составляет всего 
лишь 1,1 тыс. лет, т. е. предок-основатель всей этой многочисленной линии (по 
итогам расчетов на основании данных протестированных носителей) родился 
и жил около конца IX – первой половины X в. н. э. [YFull: C-F6193 (SK1066)]. 
Соответствующие расчеты для имеющихся образцов «ойратской» R2-M479 и 
«цоросовской» C-F1067 и вовсе чуть не вдвое меньше.

Соответственно, с учетом совокупности вышеизложенного, настоящая и 
смежные работы автора — с применением междисциплинарного подхода и 
привлечением разносторонних доступных материалов — представляют собой 
попытку реконструкции возможного исторического пути прежде всего эли-
тарных и околоэлитарных линий-групп как наиболее вероятных носителей 
этнокультурных констант, идентичности и самого имени ойрат, причем, как 
будет показано, далеко не все их потомки остались в лоне собственно ойратства, 
однако сохранили реминисценции былых связей в своей культурной традиции.

3.2. Ушли и — остались?
Большинство доступных хроник включают олётов в состав приводимых 

номенклатур ойратских групп. В свете же упоминавшейся выше тенденции к 



651

Этнология и антропология

отождествлению имен олёт / элет / элют и зюнгар / джунгар особый интерес 
вызывает вывод В. П. Санчирова о том, что дербеты и джунгары (зюнгары) «и 
есть потомки древних ойратов», поделенные между сыновьями Эсена-тайши 
после его гибели на две указанные группы [Санчиров 1990: 56–57]. В более 
поздней работе этот же исследователь заключает, что дербеты и джунгары об-
разовались в результате разделения в первой половине XVII в. оставшейся на 
родине части «родоплеменного подразделения» элётов [Письменные памятники 
2016: 228], констатируя при этом, что происхождение самого этнонима «в со-
временном монголоведении до сих пор остается неизвестным» [Письменные 
памятники 2016: 226]. Озвучивались и другие мнения: по мнению Г. Серрайса, 
олёты (Ӧgeled, Eleuth) и джунгары (Jungγar) являлись двумя отдельными друг 
от друга ойратскими племенными подразделениями, чьи имена в дальнейшем 
стали служить обозначениями для «всей ойратской группы» [Serruys 1965: 225].

Тут подчеркнем, что постулат о «потомках древних ойратов» характеризует, 
скорее, ранний этап ойратского этногенеза и не отказывает в ойратской идентич-
ности (и ойратском прошлом) прочим группам (см., например, [Кукеев 2008]), 
хотя имплицитно актуализирует вопрос о сущности ойратства как такового и 
раскрывает его как динамический и полистадиальный этнополитический фено-
мен. Последний в силу структурной сложности и известной запутанности будет 
рассмотрен в отдельной работе.

В этой связи встает вопрос: почему, а главное зачем — при устойчивых со-
общениях о безвозвратном исходе олётов («Огулэт, ставший теперь народом 
под именем Сархис» [Шара туджи 1957: 159; Желтая история 2017: 216]) — та-
ковыми могли называть (называться) тех (те), которые в итоге от ойратов как 
будто никуда и не уходили, а, напротив, создали Джунгарское ханство — «по-
следнюю кочевую империю» [Бобров 2019: 445] на степных просторах Евразии? 
Для ответа на него придется обратиться к истокам этнополитической традиции 
монголов в целом, привлечь материалы по смежным ойратам популяциям, а так-
же прояснить соотношение имен олёт / элет / элют, зюнгар / джунгар, дербет 
и чорос / цорос. Начнем с конца.

3.3. Чоросы — элита позднего периода
При декларировании общности происхождения дербетов и джунгаров (зюн-

гаров) калмыцкими источниками [Лунный свет 2003: 89, 133–134] Батур-Убаши 
Тюмень уточняет, что «имеют одно происхождение» именно дербетские и зюн-
гарские нойоны (аристократия) — из «Цоросского дома» [Лунный свет 2003: 89, 
133–134]. Данный постулат нашел свое подтверждение по итогам исследова-
ния субкладов мужской половой хромосомы в разрезе родов калмыков на базе 
Калмыцкого научного центра РАН: на обширном материале было окончательно 
установлено, что субклад С-F1067 со специфическим значением по STR-локусу 
DYS385=11-11 (предварительно отождествляемый с SNP C-F9733 > C-F8536 c 
TMRCA в 500 лет [YFull: C-F1067]) маркирует представителей именно цоро-
совской аристократии [Джагрунов, Булуктаев 2024а: 843] в калмыцких образцах 
как дербетов, так и зюнгаров [Джагрунов, Булуктаев 2024б: 1084–1085].

Дальнейший анализ генетических, этнографических и лингвистических 
данных показал тесную связь цоросов / чоросов (и структурных подразделений 
ойратов XV в. вообще) с именами потомков легендарного Барга-Батора бурят-
ских этногонических нарративов [Джагрунов 2025]. Полагаем, что специальное 



652

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

рассмотрение мифов о происхождении отдельных калмыцких (ойратских) и 
бурятских родов и племен может выявить дополнительные типологические 
сходства и параллели, которые расширят нынешнее понимание вопросов этно-
генеза ряда популяций Центральной и Внутренней Азии.

По итогам рассмотрения «ойратского» («монгольского») субклада R2a-M124 
у калмыков была сформулирована и обоснована гипотеза о том, что в прошлом 
ее носители — отмеченные столь претенциозными родовыми именами, как 
тяячуд, сяядюд, хаануд, хашханер, а главное чонос — могли претендовать на 
происхождение от аристократии средневековых ойратов-хойтов, а через них — 
от легендарного предка монголов и ойратов «благородного волка» Бортэ-Чино 
[Джагрунов и др. 2023: 837]. Далее по итогам тестирования было установлено, 
что дербеты-зюны в своей структуре практически свободны от присутствия 
«цоросовского» субклада С-F1067 при преимущественной фиксации R2a-M124 
именно в данной группе, а это, вкупе с историческими и вышеозначенными 
этнографическими данными, указало на возможность отождествления их с 
собственно средневековым компонентом дорбен [Джагрунов, Булуктаев 2024а: 
840], т. е. зюны, вероятно, и «передали» свое имя всей группе дербетов Вол-
го-Донского междуречья. В связи с изложенным не исключаем возможности 
отождествления слова зюн как обозначения условно привилегированной родовой 
ассоциации дербетов Юга России в составе предполагаемого потомства древней 
ойратской аристократии — с термином цзун, распространявшимся в Джунгар-
ском ханстве на младших родственников владетельных тайшей «по мужской 
линии» [Кычанов 1997: 243].

3.4. Волки-дорбены…
Относительно дербетов в целом цоросы как обширная, но «молодая» ветвь, 

отмеченная преимущественными властными полномочиями, видятся поздним 
структурным элементом — «надстройкой» — сводимым к военно-администра-
тивной элите первых на поздних этапах существования группы. Соответственно, 
встает вопрос: не могли ли цоросы выступать в аналогичной роли — к некой 
третьей группе, прежде условно однородной (насколько это вообще возможно для 
кочевых сообществ) и являвшейся носителем собственно имен джунгар / зюнгар 
и / или олёт / элет / элют?

Первый вывод косвенно подтверждается тем, что SNP C-F9733 (>C-F8536) 
с «цоросовским» DYS385=11-11 является ответвлением от C-F10378 (TMRCA 
= 1 000 лет), как и «бурятский» кластер C-Z4328 (TMRCA = 950 лет) [YFull: 
C-F1067]. Вероятно, на «энном» этапе внутри ойратского «союза» военно-поли-
тическое преимущество перешло к «баргутской» группировке, в результате чего 
власть по итогам борьбы оказалась в руках одного из кланов Баргуджин-Токума, 
откуда исторически и происходили ойраты эпохи Чингис-хана [Рашид ад-Дин 
1952а: 118–121].

Забегая вперед, отметим, что по рассмотрении исторических, этнографиче-
ских, оригинальных (КалмНЦ РАН) и опубликованных генетических данных по 
субкладам Y-хромосомы популяций Евразии в целом и потомков тюрко-монголь-
ских кочевников в частности, при определении термина ойрат автор склонен сле-
довать парадигме, озвученной в числе прочих К. И. Петровым, который выводил 
ойратов из «конгломерата монгольско-тюркских племен Алтайско-Хангайского 
нагорья» [Петров 1961: 150]. Вместе с тем, очевидно, что на разных этапах эт-



653

Этнология и антропология

ническое наполнение термина могло — и должно было — варьироваться, хотя 
сама общность развивалась на основе предыдущего субстрата, сохраняя при 
этом базовые культурно-исторические константы.

Вспомним, что, согласно этногоническому мифу монголов, их родоначаль-
никами выступили Борте-Чино и Гоа-Марал, одиннадцатое колено потомков 
по мужской линии которых было представлено братьями Дува-Сохором и 
Добун-Мерганом [Козин 1941: 79]. Четверо сыновей старшего брата после смерти 
отца, откочевав, образовали «поколение Дорбен», откуда «и пошло четверопле-
мение Дорбен-ирген» [Козин 1941: 80], причем этих же сыновей Дува-Сохора 
монгольский летописец Саган Сэцэн называет родоначальниками конкретных 
ойратских племен [Geschichte der Ost-Mongolen 1829: 57]. «Шара туджи» в этом 
отношении лаконична: называя ойратов потомками Дува-Сохора, она не уточ-
няет деталей означенной родственной преемственности [Желтая история 2017: 
106], хотя сообщает, что хойтские нойоны суть потомки сыновей Худуха-беки 
Инальчи и Торельчи [Желтая история 2017: 106]. Сам же Худуха-беки харак-
теризуется Рашид ад-Дином как «царь ойратов, [из] племени дурбан» [Рашид 
ад-Дин 1952а: 138]. 

Таким образом, по имеющимся источникам связь между ойратами (дор-
бен-ойратами) и правящим домом монголов эпохи Чингис-хана обнаруживается 
именно и единственно — через компонент «дорбен». В этой связи заключаем, что 
и «поколение Дорбен», и «четвероплемение Дорбен» из «Сокровенного сказания» 
должны бы быть тождественны дурбанам нирун-монголов из труда Рашид ад-Дина 
[Рашид ад-Дин 1952а: 187], хотя в отношении последних (и не только) выдающийся 
персидский историограф допускает серьезную путаницу: называя «нирунами» 
только «те племена, которые произошли из рода Алан-Гоа после кончины ее 
мужа, Добун-Баяна», т. е. тех, кто принадлежит к роду трех ее младших (даже не 
двух старших собственно сыновей Добун-Баяна из рода Борте-Чино и Алан-Гоа 
же!) сыновей [Рашид ад-Дин 1952а: 152; Рашид ад-Дин 1952б: 11], он причисляет 
дурбанов к нирунам, но возводит их происхождение к Тамач-хану — внуку Буртэ-
чинэ [Рашид ад-Дин 1952б: 9–10]. В этом смысле повествование «Сокровенного 
сказания» о преемстве поколений и племен монголов и последовательнее, и четче, 
и, очевидно, надежнее. Важен тут и культурно-исторический контекст: в степи 
необоснованное присвоение родового имени — тем более сакрального чинос 
или околопривилегированного дорбен — невозможно по определению, а, значит, 
таковые основания у ойратов имелись.

Далее, логично ожидать преемство, если не ситуативное тождество (наблю-
дается у исследованных калмыков-дербетов чоносовских родов), этнонимов чи-
нос / чонос и дорбен. В пользу этого говорит и вывод Л. Л. Викторовой: «Прямые 
потомки Бортэ-Чино, т. е. линия, связанная генетически с древними тюрками, 
в начале Х в. отделяются и откочевывают вместе с подчиненными им родами, 
образуя конфедерацию из четырех (дорбэн) племен, куда входили и Чиносы» 
[Викторова 1980: 162]. Характерно, что дербеты (дурбат) фиксировались вместе 
с чиносами (нукуз) в военно-административных объединениях тюрко-монголов 
и в более позднее время [Абдуманапов, Сабитов 2024: 470–471].

В целом соглашаясь с заключением Б. Я. Владимирцова о том, что «беско-
нечные междоусобные войны» после падения Юань — в том числе в виде про-
тивостояния ойратов и восточных монголов — были по сути борьбой «между 



654

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

феодалами-царевичами дома Чингиса и феодалами мелкими, вышедшими из 
родов монгольской степной аристократии» [Владимирцов 2002: 441], склонны 
видеть причиной того, что центром притяжения античингисидских сил стали 
собственно ойраты, именно тезис об их происхождении (некой их элитарной 
части) от старшего брата, каковой давал им (и причислявшим себя к ним) мо-
ральное право на сопротивление властным амбициям представителей «золотого 
рода».

3.5. …и маралы-олёты?
Возвращаясь к вопросу о «третьей» группе, заключаем, что при возможности 

соотнесения ойрат-дербет-чоносов с линией Борте-Чино > Дува-Сохора в лице 
чинос-дорбенов «Сокровенного сказания», зюнгар  /  джунгар-олёты  /  элюты 
могут быть гипотетически соотнесены со вторым компонентом указанной пары 
прародителей — Гоа-Марал (‘Беловато-желтоватая лань’ [Зориктуев 2010: 139]).

В одной из предыдущих работ автором уже выдвигалась гипотеза о возмож-
ном этноисторическом преемстве между дербетами-бухусами и средневековыми 
бугу (пугу) (др.-тюрк. buγu ‘олень’ [ДТС 1969: 120]), причем внимательное рас-
смотрение совокупности данных этнографии, ономастики и генетики позволило 
предпринять попытку реконструкции от оон (боевой клич чоносов, калм. ‘самец 
антилопы’) и хо оон (арван хоонуд в составе дербетов-бухусов) — через хо бухус 
/ (хо) бугу — к хо марал (Гоа-Марал из «Сокровенного сказания») [Джагрунов 
2024: 1554–1557].

Обращение к токуз-огузскому племени бугу (пугу), занимавшему одну из 
ведущих позиций в структуре Уйгурского каганата (744–840 гг.), — в том числе 
выступая в качестве брачных партнеров правящей династии [Камалов 2001: 31, 
86, 111] — в контексте этногенеза монголов может видеться несколько неумест-
ным. Однако тут можно отметить, что Г. Й. Рамстедт посредством фонетической 
реконструкции возводил слово «ойрат» к этнониму «огуз» [Раднаев 2012: 230], а 
И. Я. Селютина на инструментальных данных констатирует: тип консонантных 
систем с тройной оппозицией по степени напряженности в халха-монгольском 
и калмыцком, тувинском и тофском (⁓ тофаларском) языках «может рассма-
триваться как рефлюкс пратюркского состояния» [Селютина 2020: 34].

Гибель же государства токуз-огузов не означала исчезновения на заданной 
территории всего ее народа: в 842 г. уйгуры разгромили киданей, что вынудило 
их принять подданство Тан [Материалы по истории 1984: 170], а в 908 и 918 гг. 
«уйгуры, оставшиеся на территории Монголии, <…> присылали послов ко дво-
ру киданьского императора» Елюй Амбагяня (Абаоцзи, 872–926 гг.), который, 
совершая туда походы в 916 и 924 гг., «вступил в область уйгуров» [Бутанаев, 
Худяков 2000: 82]. Он же в 912 г. ходил карательным походом на племена чжу 
бугу «и покорил [их]» [История Железной империи 2007: 48, 140]. В отношении 
русского перевода указанного отрывка («которые жили, не обращая [на него] 
внимания»), считаем его избыточным и лишающим описываемые события пред-
метного наполнения, полагая, что, с учетом исторического контекста, чжу бугу 
вернее было бы переводить как ‘оставшиеся в живых бугу’.

Из уйгурского рода Сяо происходила и жена Абаоцзи — впоследствии вдов-
ствующая императрица — Шулюй Пин (Юэлидо, 878–953 гг.), отца которой 
звали мэйли Погу Юэвань [Е Лун-ли 1979: 465]. При этом мать Шулюй Пин была 
дочерью князя Юньдэцзя (勻德恝) [Е Лун-ли 1979: 465] из киданьского рода 



655

Этнология и антропология

Яонянь [Cooke Johnson 2011: 122], личное имя которого созвучно имени Елюя 
Юньдэши (勻德實), приходившегося дедом по мужской линии самому Абаоцзи 
[Liao Shi]. Из Сяо же происходила и мать Абаоцзи [Liao Shi]. Таким образом, 
данные о предках Абаоцзи и Шулюй указывают на то, что военно-политическое 
взаимодействие возглавлявшихся их семьями групп началось еще до рождения 
этих исторических фигур, т. е.  не позднее начала 870-х гг., окончательно офор-
мившись в коалицию с заключением их брака не позднее 907 г. [Cooke Johnson 
2011: 123]. В эпоху династии Тан (618–907 гг.) кидани периодически выступали 
вассалами уйгуров, причем последние, даже утратив собственное государство, 
играли важную роль в культурном и политическом становлении киданей [Mote 
2000: 35].

О «забытом аймаке Пугу» пишет и монгольский археолог Б. Г. Батболд 
[Батболд 2017]. В имени отца Шулюй Погу Мэйли (婆姑梅里) он различает 
тюркскую титулатуру, соотнося лексему мэйли с тюрко-уйгурским буйрук (ср. 
др.-тюрк. bujruq ‘приказный’ [ДТС 1969: 121]), а погу — с собственно уйгурским 
племенем пугу [Батболд 2017: 191], что в итоге позволяет интерпретировать 
это имя как «буйрук [племени / аймака] Пугу». Впрочем, Погу тут может быть 
и именем личным, но определенно указывающим на некое кровное родство с 
соответствующим аймаком-родом-племенем: племенное имя Дела в качестве 
личного носил один из младших братьев Абаоцзи [История Железной империи 
2007: 46, 48], родовое имя вдовствующей императрицы Шулюй — ее внук и 
четвертый император Ляо Му-цзун [Е Лун-ли 1979: 104], в более позднее время 
имя Ойратай носил один из сыновей ойрата Аргун-Аки [Рашид ад-Дин 1952а: 
121], а также внук Ариг-Буки по линии его сына Мелик-Тимура от Буры (доче-
ри Ширеки из рода дурбан) [Рашид ад-Дин 1960: 202], Дурбачин — «хатун из 
племени дурбан» и мать двух сыновей Хубилай-хана [Рашид ад-Дин 1960: 155], 
Урянхадай — сын Субэдай-бахадура из племени урянкат [Рашид ад-Дин 1960: 
157] и др. Б. Г. Батболд отмечает, что в именах трех из пяти сыновей Алан-Гоа, 
потомков которых и считают «нирун-монголами» (т. е. собственно монголами), 
присутствует компонент «бугу» [Батболд 2017: 62].

3.6. Неожиданные параллели…
Попробуем же с учетом этногонического мифа монголов поискать среди 

исторически смежных с ойратами народов — хотя бы и ради сугубо исследо-
вательского интереса — родоплеменную группу, в названии и идентичности 
которой нашли бы отражение лексемы олёт / элет / элют и / или зюн-гар, а 
также характеризуемую реминисценциями оленного тотема.

Однако прежде вспомним, что П. Б. Коновалов и Д. В. Цыбикдоржиев 
склонны отождествлять өөлөд / олёт с тулас / толёс [Коновалов, Цыбикдоржиев 
2017: 140–145], т. е. рассматривают первое имя как усеченный вариант второго. 
По материалу древнетюркской эпохи Ю. А. Зуев отмечает, что эвфемирование 
оригинального слова как результат табуирования ставшего сакральным име-
ни тотема или родоначальника шло «путем видоизменения существующего 
имени или его прямой замены из лексики иноязычных соседей» [Зуев 1970: 77]. 
Переименование усечением на одну букву при перемещении и инкорпорации 
родоплеменных образований в рамках новых структур и идентичностей было, 
вероятно, нередким явлением для ойратской этнонимии: так, Г. О. Авляев 
склонен отождествлять торгутов-багутов с этническими баргутами в условиях 



656

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

«выпадения звука р в калмыцком произношении» [Авляев 2002: 53, 54, 111, 113 
и т. д.]. В дальнейших работах эта тенденция будет последовательно прослеже-
на по меньшей мере еще на одном историческом этнониме в ойратской среде.

Сочетание вышеозначенных этнонимических и идентичностных элементов 
мы находим у субэтнических подразделений киргизов — бугу, багыш (сары ба-
гыш) и собственно дөөлөс (төөлөс). Примечательно, что они же рассматриваются 
исследователями как наиболее вероятные звенья в разрезе этногенетических 
связей киргизов с Алтаем [Абдуманапов 2017; Жолдошов 2023; и др.].

В киргизском языке лексемы бугу и багыш служат обозначениями диких пар-
нокопытных семейства оленевых: ‘самец оленя или марала’ [Киргизско-русский 
словарь 1965: 154] и ‘лось’ [Киргизско-русский словарь 1965: 92] соответственно.

Согласно генеалогическим таблицам-санжыра киргизов Северной Киргизии, 
Дёёлёс, сын Кылжыра и внук Тагая, указывается в качестве прародителя сары 
багышей [Абрамзон 1960: рис. 5]. Однако сыном Кылжыра и внуком Тагая же 
выступает и Ороз Бакты — прародитель племени бугу [Абрамзон 1960: рис. 2]. 
По материалам Южной Киргизии, имена Сарыбагыш и Бугу указываются в схеме 
сразу после Кылжыра [Винников 1956: 138]. Отдельные традиции возводили к 
Дёёлёсу наиболее крупные киргизские племена — солто, жедигер, бугу и сары 
багыш [Абдуманапов 2017: 29].

Таким образом, фиксируется связь между указанными объединениями как 
на уровне семантики этнонимов, так и на уровне генеалогических данных.

К. И. Петров указывал на сближение диалектов этих же племен в разрезе 
соответствия звука с звуку з других групп, причем тут же отмечал, что «сока-
нье» наблюдается лишь у алтайцев [Петров 1963: 23]. Они же, наряду с группой 
солто, в составе правого крыла характеризуются указанным автором как более 
близкие в силу того, что выступают как «действительные» потомки Тагая, хотя 
их родоначальники были «усыновлены» [Петров 1963: 26]. На близость языка 
фольклорных материалов, зафиксированных в племени бугу, алтайскому языку 
указывает С. Аттокуров [Аттокуров 1995: 112].

По наблюдению С. М. Абрамзона, генеалогическая связь между племенами 
бугу и сары багыш подтверждается и данными о тамгах: древняя тамга жагалмай 
была распространена «в прошлом прежде всего среди бугинцев и сарыбагышцев» 
[Абрамзон 1990: 43], причем тамга эта идентична тамге исторического племени 
цзе-гу, «т. е. древних кыргызов» [Абрамзон 1990: 45]. Разбирая вопрос о загал-
май, Д. С. Дугаров обращается к синкретическому образу оленя-коня-птицы 
[Дугаров 1991: 61–84] и в силу обширности распространения этого слова почти 
у всех тюрко-монгольских народов (в разных фонетических и семантических 
вариантах) усматривает «глубокую древность происхождения этого термина 
и его важное мифологическое и магическое значение» [Дугаров 1991: 65], а 
сам он был заимствован монголами «у тюрок», т. е. термин и обозначаемый 
им мифологический образ «первоначально появились и бытовали не в монголо
язычной этнической среде, а в тюркоязычной» [Дугаров 1991: 66]. При этом по 
заключению исследователя, для слова загалмай значения ‘крест, крестообразный’ 
и ‘кречет, хищная птица’ [ЭСМЯ 2016: 54–55], ‘кобчик’ [Киргизско-русский 
словарь 1965: 210; Муниев 1977: 235] развивались в синкретическом союзе 
со значением ‘олень’ (ср. бура — ниже), оформляясь в образ крылатого загал-
оленя (позже загал-коня) — транспортное животное шамана и душ почивших 



657

Этнология и антропология

в их путешествиях на небо [Дугаров 1991: 71–74]. Забегая вперед отметим, что 
Л. П. Потапов указывал на практику обозначения рогов рогатых животных на 
ритуальных предметах тюрок Алтая и объектах долины Енисея простым «пе-
ресечением линии головы двумя или одной <…> короткой чертой» [Потапов 
1935: 137], т. е. все тем же «крестом».

Далее отметим, что в отоке букус Джунгарского ханства Н. А. Аристов пред-
полагал «кыргызов нынешнего колена бугу» [Аристов 2001: 427]. О вхождении 
«значительного числа» киргизов в состав Джунгарского ханства пишет и совре-
менный исследователь Т. Ш. Уметбаев, причем таковое, по его мнению, «оказало 
позитивное влияние на формирование киргизской народности» [Уметбаев 2009: 
22]. Со ссылкой на «Маджму ат-Таварих» и указанием на то, что летопись фик-
сирует пребывание дёёлёсов и связанных с ними племен (очевидно, в первую 
очередь сары багышей. — С. Д.) правого крыла в составе киргизов уже в конце 
XVI – начале XVII в., Р. А. Абдуманапов заключает: алтайские и киргизские тё-
лёсы разделились в течение XV в. при продвижении киргизских племен «на юг 
— в земли Восточного Туркестана и далее на Тянь-Шань» [Абдуманапов 2017: 
33–34]. При этом с упоминанием все того же источника в ходе фонетической ре-
конструкции Б. З. Нанзатов и В. В. Тишин усматривают «основания думать, что 
формы этнонима с начальным d- в кыргызской номенклатуре проникли сюда не из 
среды населения Саяно-Алтая, а, по всей видимости, напрямую из монголоязыч-
ных сообществ» не позднее XVI в. [Нанзатов, Тишин 2025: 188–189], причем не 
исключая и «калмыцкого» влияния в Восточном Туркестане, а возможное время 
откочевки «группы носителей имени дӧӧлӧс на Иссык-куль» отодвигая на конец 
XVII в. [Нанзатов, Тишин 2025: 191]. Автор настоящей работы не склонен считать 
приводимые тезисы исследователей взаимоисключающими: в условиях мобиль-
ности кочевых сообществ, особенно в политически и экономически нестабильные 
периоды истории, примеров возвратных (если не многократных) откочевок нома-
дов приграничья при их потенциальной билингвальности — даже и с временной 
(или постоянной) сменой зонтичной идентичности — можно найти немало.

Наконец, Т. Д. Баялиева, рассматривая пережитки тотемических пред-
ставлений у киргизов, находит любопытным, что — хотя «в киргизском языке 
бугу — самец оленя или марала», и обычно начало роду дает мужской тотемный 
предок — «своей прародительницей киргизы племени бугу признавали женщину, 
которая считалась „дочерью оленя‟, т. е. происходили „от рогатой матери‟ 
(мүйүздүү энеден)» [Баялиева 1972: 12–15]. 

3.7.  …из общности происхождения, или вновь Баргуджин-Токум
Дальнейшее рассмотрение предмета настоящего исследования вновь не-

избежно актуализирует вопрос былого пребывания — фактического или мни-
мого — в ойратстве киргизов и бурят, на материале «Эрденийин тобчи» Саган 
Сэцэна поднимаемый И. Я. Шмидтом [Geschichte der Ost-Mongolen 1829: 373, 
380] и далее развиваемый Д. Банзаровым [Банзаров 1955: 183].

Приведем полную цитату И. Я. Шмидта: «Dagegen gehörten vor Alters 
die Kirgisen (Kergud) zu den Oiradschen Völkerschaften, und bildeten höchst 
wahrscheinlich mit den Burjaten und Teilengud eine Nation, wie denn jetzt noch die 
östlichen Kirgisen ihren alten Namen Burat bei den Kalmüken behalten haben» — 
«Напротив, киргизы (кэргуды) в прежние времена принадлежали к ойратским 
народностям и, по всей вероятности, составляли с бурятами и теленгутами 



658

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

одну нацию, покуда и поныне еще восточные киргизы величаются у калмыков 
своим старым именем ‘бурат’» (перевод наш. — С. Д.) [Geschichte der Ost-
Mongolen 1829: 373].

Из трех указываемых этнических групп ойратская идентичность достоверно 
и последовательно утверждается, а равно признается лишь за теленгутами и их 
потомками алтайцами: «тэлэнгутский» Абдула Сэцэн указывается источника-
ми как военачальник и верный сподвижник некогда всесильного Эсена-тайши 
[Шара туджи 1957: 145; Желтая история 2017: 162–163; Эрдэнийн товч 2006: 113; 
Geschichte der Ost-Mongolen 1829: 155], а сами алтайцы до 1948 г. официально 
назывались ойротами, т. е. ойратами (см., например: [Алтайцы 2014: 3, 56, 71; и 
т. д.]), каковое имя исторически не употреблялось в официальном дискурсе как 
самоназвание даже потомками монголоязычных ойратов в России — калмыками.

Касательно бурятско-ойратских связей Б. З. Нанзатов отмечает, что «нали-
чие этнонима олёт в бурятской генеалогической традиции является свиде-
тельством не только наличия, но и особой значимости ойратского пласта в 
этногенезе бурят» [Нанзатов 2016: 102], а потенциально отчасти даже якутов 
[Нанзатов 2020: 121–122]. К. И. Петров же констатирует, что в состав ойратов и 
киргизов «равным образом <…> вошло много родственных племен в процессе 
их распространения с начала XIII в. по всему Алтайско-Хангайскому нагорью и 
Восточному Тянь-Шаню» [Петров 1961: 149]. Полагаем, что имплицитно сфор-
мулированный авторами подход к настоящей проблеме и может быть ключом 
к ее разрешению: на определенных этапах истории в ойратстве состояли лишь 
отдельные — хотя, возможно, и значимые, крупные (как тогда, так и сейчас) — 
этнические компоненты киргизов и бурят. Взглянем поближе.

Однако прежде вновь уточним, что в настоящем исследовании ойратство 
эпохи Эсена-тайши и далее рассматривается скорее как полития при зонтичной 
«ойратской» этнической идентичности в противостоянии ее племенных лиде-
ров — преимущественно из числа «лесных народов» — властным амбициям 
потомков «золотого рода», прежде всего с идеологической опорой на этного-
нический миф монголов же имперского периода, согласно которому ойраты 
вели свое происхождение от старшего брата — Дува Сохора (А. Очир не ис-
ключает связи этнонима өөлд с ойратским elēd ‘большой, старший, пожилой’ 
и древнетюркским ölöt ‘большой, пожилой’ [Очир 2016: 140]). Для сравнения, 
по заключению Ю. А. Евстигнеева термин кипчак на втором этапе своего бы-
тования (в 1030–1240 гг.) служил обозначением этнически разных кочевников 
Дешт-и Кипчака, «среди которых совершенно „потерялись‟ сами кипчаки» 
[Евстигнеев 2012: 97–99]. Также данный подход актуализирует предложенный 
Д. Банзаровым вариант этимологизации формы «ойрат» как «лесной народ» 
[Банзаров 1955: 185–186]. 

По состоянию на XIII – начало XIV вв., ойраты, туласы (төөлөс), баргуты 
и хори-туматы (предки бурят) проживали в Баргуджин-Токуме и «в пределах 
страны киргизов», земли же теленгутов и смежных им племен находились «по 
ту сторону страны киргизов» [Рашид ад-Дин 1952а: 118–123]. Таким образом, 
фиксируется историческая близость проживания предков ойратов (калмыков, 
алтайцев и др.), киргизов и бурят в Западном и Южном Прибайкалье, в долинах 
Енисея и его притоков, а значит и неизбежная практически равная вовлеченность 
их (порой по разную сторону ситуативных фронтов) в непростые исторические 
события с начала XIII в. и далее.



659

Этнология и антропология

Этническим же компонентом, связывающим все обозначенные И. Я. Шмид-
том в ойратстве группы, а равно и собственно ойрат-олёт-джунгаров более позд-
него периода, выступают все те же төөлөсы, причем на данном этапе открытым 
остается вопрос связей последних в отношении теленгутов (их потомков) и бурят.

Касательно теленгутов вспомним, что они дважды упоминаются в «Сокро-
венном сказании», причем оба раза в связи с тоолесами / tӧ’ӧlӧs (а в повество-
вании о Хорчи еще и с «чиносцами») [Козин 1941: 161, 175; Cleaves 1982: 147]. 
Связь между этими группами констатируется Л. П. Потаповым и Н. В. Екеевым, 
которые именно тöлэсов и теленгутов (телеутов) указывают предками совре-
менных алтайцев [Потапов 1966: 234; Екеев 2011: 30]. В связи с фиксируемой 
связью между формой «дөөлөс» и этнонимами, восходящими к наименованиям 
копытных семейства оленьих у киргизов, отметим, что в качестве родового жи-
вотного алтайского сёока тёёлёс фиксируется марал (сыгын) [Деева 2018: 215].

Развивая свое исследование на бурятском фольклорном и историческом 
материале, П. Б. Коновалов и Д. В. Цыбикдоржиев приходят к отождествлению 
терминов өөлөд / олёт, тулас / толёс, сэгэнут и отчасти даже зунгар [Коновалов, 
Цыбикдоржиев 2017: 140–145]. С сэгэнутами (и смежными племенами), «вто-
рым этнонимом которых сохраняется термин олёт», Б. З. Нанзатов связывает 
образ Оледая / Элюдэя / Илюдэр-мэргэна как персонифицированный этноним 
в ряду базовых компонент бурятского народа — в рамках соответствующего 
этногонического мифа о Барга-баторе и трех его сыновьях [Нанзатов 2016: 102]. 
Впрочем, С. Б. Болхосоев и Е. Б. Болхосоева подвергают сомнению популяр-
ную в литературе ойратскую версию происхождения сэгэгутов и полагают их 
«обурятившимися потомками тюркоязычной этнической группы», вышедшей 
из Убсунурья в XV‒XVI вв. [Болхосоев, Болхосоева 2023: 113–114]. В связи с 
последним сообщением и с учетом вышеозначенных тёёлёс-оленных паттернов, 
считаем возможным не исключать вероятности происхождения самого этого 
этнонима от алтайского сыгын ‘марал’ [Алтайско-русский словарь 2018: 624] 
при добавлении монгольского форманта множественного числа -уд.

3.8. «Оленные» буруты
Дальнейшее рассмотрение дөөлөс-оленных параллелей актуализирует и 

вопрос о термине бурут (бурат у И. Я. Шмидта) [Geschichte der Ost-Mongolen 
1829: 373], употреблявшемся ойратами для обозначения тяньшанских (и не 
только) киргизов. Существует ряд гипотез о его происхождении. 

Так, по сообщению Г. Е. Грумм-Гржимайло, В. В. Радлов полагал возможным 
происхождение названия бурут «от бӧр (баур) — имени одного из отделений 
рода бугу» [Грумм-Гржимайло 1926: 535], а сам он выводил бурутов из истори-
ческого Баргуджин-Токума, где и поныне живут буряты, усматривая в сходстве 
имен (со ссылкой на Д. Банзарова) возможность к восприятию прошлого насе-
ления указанной области как «баргутов-бурутов или баргу-бурутов» и, таким 
образом, растождествляя бурутов с собственно киргизами [Грумм-Гржимайло 
1926: 537]. На наш взгляд, выдающийся путешественник-исследователь не 
«пытался доказать, что буруты — племя бурятского происхождения» [Абды-
калыков 1963: 124], но с опорой на указанное созвучие и данные историографии 
скорее не исключал общности происхождения киргизов и бурят (какой-то их 
части), причем для предковых групп связь эта, по мнению ученого, установилась 
в Саянах и лишь продолжилась на Тянь-Шане [Грумм-Гржимайло 1926: 537].



660

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

А. О. Абдыкалыков, сохраняя за киргизами на Тянь-Шане их историческое 
имя, слово бурут выводит из калмыцкого (монгольского) буруу и — с отсылкой 
к сообщениям о перемежающихся подданическо-враждебных отношениях кир-
гизов с ойратами Джунгарии — интерпретирует термин как ‘провинившиеся, 
изменники, иноверцы’ [Абдыкалыков 1963: 126–127]. Ю. А. Зуев уводит этимо-
логию в область тотемизма в этнонимообразовании (в числе прочих упоминая 
историческое племя бугу) и связывает ее с культом орла у народов Саяно-Ал-
тайского нагорья, объясняя киргиз ⁓ бурут как ‘орел’, ‘гриф’ [Зуев 1970: 86]. 
Т. О. Бейшеналиев выводит бурут от ойратского бору в значении ‘каменные 
(скалистые) горы’, на основании чего заключает, что «этноним дикокаменные 
киргизы является русским переводом термина бурут» [Бейшеналиев 1990: 140, 
142].

Означенные дөөлөс-оленные связи позволяют нам артикулировать еще одну 
версию этимологизации термина бурут.

В своей работе (около 1931 г.) Н. П. Дыренкова рассматривает значение тер-
мина bura ~ puγra в связи с культом коня и оленя у алтайских тюрок [Дыренкова 
2012]. Она соглашается с тем, что Н. Я. Марр в своей работе «„Лошадь‟ || „пти-
ца‟, тотем урарто-этрусского племени» «с несомненной очевидностью доказал 
семантический <…> ряд «олень – верблюд – лошадь» [Дыренкова 2012: 203]. 
Исследователь отмечает: «Комплексные и подчас разноречивые представления, 
которые связываются с ‘bura’ [то конь, то верблюд, то олень, то лось. — С. Д.], 
возможно, обусловлены тем, что эти представления отразили на себе смену 
хозяйственных форм у турецких народов, вытеснив в экономике одного жи-
вотного другим» [Дыренкова 2012: 210]. При этом в шаманском камлании бура 
выступает как: 1) мифический невидимый небесный конь; 2) действительный 
реально конь, приносимый в жертву; 3) бубен, являющийся конем; 4) сам шаман, 
являющийся воплощением ‘bura’ [Дыренкова 2012: 209–210]. На примере же 
других народов Сибири (тунгусы, коряки, чукчи и т. д.) отмечается, что прежде 
место коня в указанной практике занимал олень [Дыренкова 2012: 211–212], а 
первоначально для обтягивания бубна, вероятно, употреблялась шкура самца 
оленя, марала, лося (сохатого) [Дыренкова 2012: 215]. 

Г. В. Ксенофонтов добавляет и уточняет: «Мать-зверь черных шаманов в 
большинстве случаев представляется в образе лося или дикого оленя», «Мать-
зверь у большого шамана имеет вид лося, а у маленького — оленя» [Ксенофонтов 
1992: 169].

Изучая следы тотемических представлений у алтайских тюрок же, Л. П. По-
тапов в целом повторяет выводы Н. П. Дыренковой, но вносит и ряд суще-
ственных добавлений, как-то: 1) термином pur → bur || pul → bul древнейшие 
насельники Алтая обозначали всех диких рогатых животных, затем этот тер-
мин перешел на хозяйственно освоенного оленя и от него позднее — на быка, 
верблюда, лошадь [Потапов 1935: 135–137]; 2) сам шаманский бубен в целом 
изображает тотема-предка [Потапов 1935: 141]; 3) «наименование некоторых 
родов у алтайцев именем оленя (bur-ut) с признанием его предком, родоначаль-
ником» (выделение наше. — С. Д.) исследователь относит к числу явлений, 
«которые обнаруживают наиболее существенные черты тотемизма» [Потапов 
1935: 147]; 4) и даже термин Bur-kan ‘божество’ он таким образом возводит к 
тотему-оленю алтайских тюрок прошлого [Потапов 1935: 151]. Со ссылкой на 



661

Этнология и антропология

изыскания Л. П. Потапова же С. М. Абрамзон отмечает, что именно «алтайский 
этнографический материал подтвердил семантику этнонима багыш» (‘лось’) у 
киргизов: во время камлания челканский шаман называл свой бубен «ер пагыч», 
осмысляя его как ездовое животное [Абрамзон 1990: 51–52].

Таким образом, совокупность приведенных данных позволяет возвести тер-
мин бурут к лексеме bura ~ buγra в реконструируемом первоначальном значении 
‘олень; лось’, что вызывает к жизни следующий вывод: основными визави ой-
ратов в киргизской (и бурятской) среде были, вероятно, племена «дөөлөсской» 
группы с аллюзиями оленного тотема на уровне этнонимии, от которых сами 
ойрат-джунгары — сохраняя за собой имя олёт — себя на этническом уровне 
категорически не отделяли. В чем причина наблюдаемого парадокса? Обратимся 
к истории.

3.9.  Олёт и чорос, саргис и хашханер. Зюн-гар?
Традиционно идентичность, а, значит, во многом и наименование кочевой 

общности определялись таковыми у ее военно-административной элиты. В слу-
чае же с Джунгарским ханством в этом качестве выступает аристократический 
род чорос / цорос. Первым достоверно фиксируемым представителем его был 
Хутхи Таджу, сановник Элбэг-хагана и отец Батулы. Последний в знак замире-
ния после убийства хаганом его отца получил от правителя звание чинсанга и 
его дочь Самор-гунджи, а также был уполномочен «ведать Дурбэн ойратами» 
[Шара туджи 1957: 142–143]. По получении этого известия Угэчи Хашага в 
негодовании называет себя действующим главой Четырех Ойратов, а Батулу — 
своим подчиненным (minu xaracu) [Geschichte der Ost-Mongolen 1829: 142–143]. 
Тут не согласимся с переводом К. И. Петрова (‘мой человек из черни’) [Петров 
1961: 156] и уточним следующее. Чурасы фиксировались как «род», «аймак», 
«народ» и даже «туман» в истории Могулистана не позднее середины XIV в.: 
«этот род входил в правое крыло и был достаточно могущественным и много-
численным» [Акимушкин 2010: 18]. Учитывая культурно-исторический контекст 
(в том числе принимая во внимание нередко фиксируемые тюрко-мусульманские 
имена и титулы у вождей ойратов заданного периода), считаем возможным ин-
терпретировать слово харачу как составную часть формы “харачу бек”, каковая 
в постимперский период у тюрко-монголов служила для обозначения воена-
чальников, вышедших «из народа», а в частности — из гвардии-кешика. Так, в 
Крымском ханстве карачу беги участвовали в назначениях и смещениях ханов, 
подписании и согласовании инициируемых ханом договоров, а также выступали 
советниками в важных политических вопросах [Hope 2017: 181]. В пользу этого 
вывода говорит и явный «эффект основателя» в имеющихся образцах цоросов, 
соотносимых с Y-субкладом по SNP C-F9733 (>C-F8536, с «цоросовским» 
DYS385=11-11, TMRCA = около 500 лет) как ответвлением от C-F10378 (TMRCA 
= 1 000 лет), причем другим смежным ответвлением последнего оказывается 
и «бурятский» кластер C-Z4328 (TMRCA = 950 лет). Ранее же было показано, 
что ойрат-дербет-чоносы, соотносимые нами с дорбен-чоносами, маркируются 
«ойратским» вариантом Y-субклада R2-M479. Таким образом, общемонгольская 
борьба за власть видится фоном и для внутриойратских политических интриг: 
сначала между, а потом и внутри племенных — в пределе даже внутри родо-
вых — групп. В итоге противостояние ойрат-киргиза Угэчи Хашага и его сына 
Эсэху с чорос-багатудом Батулой (равно и между их потомками) выступает как 



662

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

межплеменная борьба за гегемонию не только в монгольском, но и в ойратском 
стане — причем в роли «законной», старой аристократии выступает, как ни 
странно, характеризуемый как «ойратский киргиз» Угэчи Хашага [Петров 1961: 
155–160], а Батула — лишь его сановник и подчиненный военачальник, хотя и 
породнившийся с ханским домом.

Очевидно, что монгольские летописи, являясь ценными источниками исто-
рических сведений, содержат и ряд анахронизмов (см., например, [Джагрунов 
2025: 141]), однако наличие последних не всегда должно умалять достоверно-
сти летописных данных вообще [Абдуманапов 2017: 33]. Считаем возможным 
рассматривать в качестве такого анахронизма и обозначение Угэчи Хашаги 
«киргизом».

Вспомним, что сообщает «Шара туджи» об олётах: «nigen-i ögülüd edüge 
sargis gegči ulus bolba» — «один из них Огулэт, ставший теперь народом под 
именем Сархис» [Шара туджи 1957: 99, 159; Желтая история 2017: 216]. Таким 
образом, олёты стали народом (скорее улусом, как и написано) Саргис. Что же 
это за народ (о котором калмыцкие источники не сообщают, лишь констатируя 
факт исхода «по возмущению диавола <…> шара шулму» [Лунный свет 2003: 
84, 127])? Рассмотрим саму лексему. Учитывая преимущественное тюркоязычие 
дёёлёсов  / тёёлёсов, предполагаем форму «sargis» монгольской калькой либо 
заимствованием из некоего тюркского наречия. В условия оглушения конечного 
[z] литера s могла служить обозначением и означенного звука. Чередование р и 
з встречается в калмыцком (монгольском) и тюркских лексических параллелях, 
но в большинстве случаев монгольскому р соответствует тюркский з, с [Номин-
ханов 1975: 60], т. е. вероятнее вариант заимствования. В пользу этого говорит 
и соответствие упоминаемого в хронике калмыцкого шар тюркскому сары 
[Алтайско-русский словарь 2018: 574; Киргизско-русский словарь 1965: 637] в 
значении ‘желтый’ (ср. др.-тюрк. sarïγ [ДТС 1969: 488]). С учетом приводимых 
выше данных об этнографическом наполнении лексемы дөөлөс у киргизов, не 
исключаем возможности образования формы «sargis» из словосочетания посред-
ством усечения промежуточной части (как проявление языковой компрессии и 
в силу неизвестности халха-монгольскому летописцу тюркских этнонимов) — 
сар(ы ба)гыш. Также в работе Б. Д. Джамгерчинова при перечислении имен 
легендарных манапов находим вариант Дёёлёт [Джамгерчинов 1959: 52] с -т в 
конце слова. Тут же отметим, что в имени ойратского Хара Хиру [Алтан тобчи 
1973: 118, 169, 180 и т. д.] из числа девяти выдающихся витязей Чингис-хана 
— в вариантах Qaraqiru, Qara Girüge, Qara Ggiraγu [Шастина 1971: 131] и Chara 
Kiragho у И. Я. Шмидта [Geschichte der Ost-Mongolen 1829: 381] — определенно 
слышится связь с формой «кара-киргиз» (и даже с реконструируемой Ю. А. Зу-
евым *kärkir [Зуев 1970: 77]), употреблявшейся для именования тяньшанских 
киргизов.

Таким образом, «оленные» (т-  /д-)олёты (имеющие тотемы-этнонимы), 
откочевав, стали киргизами, и бурутами же — ‘оленными’, ‘перешедшими’ — 
ойраты их впредь и именовали. В пользу этого вывода говорит и титул хашха, 
активно фиксировавшийся в том числе у калмыков на Волге в форме «кашка» 
(см., например, [Тепкеев 2014: 198, 309, 311, 314, 319 и т. д.]), и лексически де-
факто являющийся тюркским семантическим аналогом (др.-тюрк. qašγa ‘белая 
отметина на лбу животного, звездочка’ [ДТС 1969: 431]) монгольского tögeli 



663

Этнология и антропология

‘звездочка на лбу лошади’ [ЭСМЯ 2018: 176], от которого может этимологизи-
роваться сам этноним *tögeles > *tö’eles > *tö’öles [Нанзатов, Тишин 2025: 184]. 
Этот титул и носил «ойратский киргиз» Угэчи Хашага, что вкупе с приводимыми 
выводами позволяет увидеть в его фигуре лидера племени олёт, которое — сле-
дуя дихотомии «чинос – марал» этногонического мифа — должно бы входить 
в объединение дорбен с чоносами (вспомним, что тёёлёсы были переданы в 
ведение Хорчи с теленгутами и чиносами [Козин 1941: 161]. Родовая группа с 
производным именем хашханер (калм. хашхнр), представленная семью подраз-
делениями, и поныне фиксируется у калмыков-дербетов в непосредственном 
соседстве с чоносами в составе родовой ассоциации зюн, интерпретируемой 
нами как условно привилегированное объединение «древней аристократии» 
ойратов (см. выше о соотношении терминов зюн и цзун) и также включающей 
бухусов (калм. буhс от буh ‘олень’ [Муниев 1977: 115], ср. бугу). Отголоски 
возможности возвращения некой «благословенной» (вероятно, элитарной) 
части совершивших исход олётов слышатся в двух легендах, зафиксированных 
все у тех же дёёлёсов/тёёлёсов [Абрамзон 1966: 165–167]: в обеих историях 
фигурируют персонажи с именным компонентом «кашка», наделенный силой 
приносить благополучие конь (см. приведенную выше цепочку ‘олень – конь’), 
и для возвращения этого ушедшего (в первом случае к «калмыцкому хану», т. е. 
аллюзия с ойратами) с конем (во втором случае сам конь зовется Тору-Кашка) 
благословения добываются — либо сплетенный из волос того коня недоуздок 
(символ власти, управления), либо собственно его голова. 

Наконец, в связи с титулом хашха может быть рассмотрена еще одна этимо-
логия термина бурут: население Хонгорая в пределах «Хакасско-Минусинской 
котловины разделялось на „хасха сööк“ — белую кость, т. е. элитарный род, 
к которому относились кыргызы, и на „пора сööк“ — серую кость» [Бутанаев, 
Абдыкалыков 1995: 13].

Как же могли соотноситься этнонимы (т-)өөлд и зюн-гар? Вспомним, что чо-
рос-багатуд Батула состоял в подчинении у олёт-кэргуда Угэчи Хашаги в рамках 
союза Дорбен Ойрат, что, вероятно, и позволяло чорос-багатудам Джунгарии (и 
смежным с ними группам) в дальнейшем сохранять за собой это имя (а равно 
и параллельные «оленные» этнонимы) — хотя и в усеченном виде, для растож-
дествления с бурутами позднего времени после создания «последней кочевой 
империи» — как обоснование прав на ойратскую идентичность и претензий 
на причастность этногоническому мифу монголов эпохи Чингис-хана в сопро-
тивлении политическим амбициям представителей «золотого рода», т. е. для 
утверждения собственной власти. Разбирая же вопрос о телёсах, Л. П. Потапов 
указывает на совместное упоминание племен Толис и Джарык в хотано-сакских 
документах VIII–X вв. вкупе с выявленным родством алтайских телёсов с сеоком 
Ярык и заключает, что термин толис, ставший названием восточной половины 
тюркского каганата, мог бытовать в качестве этнонима как до, так и после эпохи 
последнего [Потапов 1987: 69–71]. Говоря о сёоке тӧӧлӧс, Н. В. Екеев выводит 
его происхождение от раннетюркских тӧлэс / тӧлис в паре с тодош – тардуш, 
т. е. указывает на связь со все той же восточной частью тюркских каганатов 
[Екеев 2011: 18–19, 79]. Таким образом, предполагаем, что и ойраты XVI–
XVIII вв. могли осмысливать төөлөс с тюркских языков как ‘восточное крыло’, 
т. е. зюн-гар по-монгольски. 



664

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

Б. З. Нанзатов и В. В. Тишин считают, что для этнонима *tögeles > *tö’eles 
> *tö’öles (и его форм) сопоставление с толис «должно быть однозначно 
отвергнуто» [Нанзатов, Тишин 2025: 184]. Однако важно учитывать, что этно-
нимообразование определяется, очевидно, не одними строгими законами исто-
рической фонетики, но и рядом прочих факторов, как-то: историческая память 
группы, самоидентификация, фактический состав и иерархическая структура 
на заданный исторический период, последующие межкультурные и межъязы-
ковые контакты, инкорпорации и / или переходы, языковые особенности вновь 
инкорпорированных подгрупп (элементов) и / или принимающих супергрупп, 
политические интересы и мотивы элит всех уровней, которые зачастую решают 
этот вопрос о самоназвании, и т. д. Разнонаправленность лексических транзи-
тов при образовании этнонимов то с тюркского на монгольский (tolis > ǰegün 
γar), то с монгольского на тюркский (qašγa > tögeli) видятся коренящимися в 
разноэтничном составе как ойратских народных масс Джунгарии, так и ее элит 
(на этапе становления), а также не исключает ситуативной билингвальности 
значительной части тех и других.

О том, какие трансформации может пережить этноним так, что без дополни-
тельной информации практически невозможно реконструировать эту цепочку, 
проиллюстрируем на одном примере у калмыков. Лишь с привлечением данных 
генетики, этнографии и проведением исторических параллелей было установле-
но, что в XVIII–XIX вв. при переходе в казачество чоносы-носители Y-субклада 
R2a-M124 меняли родовое имя на ясун тяячуд (калм. тәәҗүд ‘тайши, князья’) 
[Джагрунов и др. 2023: 837] и расселялись по всем донским калмыцким станицам 
[Алексеева, Борманджинов 1999: 18]. Далее с течением времени в условиях ото-
рванности от основной группы боевой клич чоносов оон (см., например: [Бакаева 
2009: 109]) стал осмысливаться потомками перешедших как имя родоначальника 
Ооно (калм. оон ‘сайгак’) [Алексеева, Борманджинов 1999: 4]. Наконец, женщи-
ны Бембедякинского (Икичоносовского) аймака на Дону, соблюдая табу, стали 
говорить «гөрəсн» (калм. hөрəсн ‘антилопа-сайгак’), «гөрəснəхн» (‘потомки, 
люди [мужчины по имени] Һөрəсн’. — С. Д.) [Алексеева, Борманджинов 1999: 
13]. Таким образом, всего за 100–150 лет после откочевки было табуировано и 
эвфемировано даже переосмысленное имя «родоначальника», а связь с этнони-
мом чонос для тяячудов (кроме представителей двух собственно чоносовских 
станиц) зачастую была утрачена вовсе.

Подводя итог настоящим рассуждениям, приведем полную цитату замеча-
тельного исследователя истории и культуры киргизского народа К. И. Петрова: 
«Отдельные группы ойратских племен, кроме верховьев Енисея, жили также в 
других областях Енисейско-Иртышского междуречья, кочуя вперемежку с кыр-
гызскими. Равным образом и некоторые кыргызские племена перемешивались с 
ойратскими. Судьбы таких ойратских и кыргызских племен зависели от того, 
с кем они в конце концов сливались: с общей массой монголоязычных ойратов 
или с тюркоязычными кыргызскими племенами» [Петров 1963: 92]. Тут оста-
ется лишь констатировать и вновь напомнить самим себе: этнос не статическое 
явление, и за почти 600 лет изменилось многое — ойраты современности не 
тождественны таковым образца XV в. (под вопросом порой даже структурное 
тождество по состоянию на вторую половину XVIII в.). Очевидно, то же можно 
заключить и о других братских народах Азии. Наконец, интересным видится 



665

Этнология и антропология

небольшое добавление об отмеченном рядом исследователей конструктивном 
сходстве вариантов перегонного аппарата (включая и терминологию) у все тех 
же киргизов, западных монголов (ойратов), алтайцев, бурят и хакасов [Абрамзон 
1990: 164], что вновь может свидетельствовать о глубинных общих корнях оз-
наченных этносов. Собственно, поиску этого общего знаменателя у означенных 
этнических групп — поскольку историческую правду о становлении ойратов 
видится возможным реконструировать лишь в их взаимодействии с соседними 
группами — во многом и посвящена эта работа.

Также заметим, что ход текущих изысканий в целом неизбежно поднимает 
вопрос и о возможном этнополитическом наполнении терминов ойрат, дорбен ой-
рат и проч., каковой с силу обширности будет рассмотрен в последующей работе.

4. Заключение
Итогом рассмотрения вопроса о корреляции трех этнонимов — олёт / элет / 

элют, тёлёс и зюн-гар — стало формулирование (в том числе с привлечением 
данных генетики) ряда попутных выводов о возможной судьбе собственно 
олётов / элетов / элютов калмыцких летописей, совершивших исход от ойра-
тов «по возмущению диявола, именуемого шара шулму» и ставших «народом 
под именем Сархис»; вскрываются потенциальные связующие звенья между 
нынешними ойратами (калмыками), киргизами и бурятами в части этно- и 
политогенеза; предпринята попытка этимологизации этнонима бурут (бурат) 
с привлечением данных по этнографии алтайских тюрок в свете выводов о  
(д-/  т)өөлөс-оленных связях на уровне этнонимии; выдвигается гипотеза о 
племенной идентичности «ойратского киргиза» Угэчи Хашахи и потенциальной 
судьбе правящего дома исторических олётов. 

Рассматривая цоросов как «молодую» ветвь внутри калмыков-дербетов в 
форме поздней военно-административной «надстройки» по данным генетики, 
автор заключает о возможности соотнесения в рамках этногонического мифа 
монголов (при дихотомии «чинос – марал») олёт  /  элет  /  элют и зюн-гар с 
некой третьей группой, связанной с «оленным» компонентом мифа на уровне 
этнографии и этнонимии. Попутно констатируется определяющее значение 
этого мифа для ойратского полито- и этногенеза, так как именно апелляция к 
нему и возведение ойратов (и причислявших себя к ним) своего происхожде-
ния к старшему брату Дува Сохору и могли служить их элитам основанием для 
сопротивления априорным властным полномочиям «золотого рода», де-факто 
делая этнополитоним «ойрат» центром притяжения античингисидских сил в 
среде «лесных народов».

Сочетание соответствующих признаков — этноним (т-/д-)өөлөд и реминис-
ценции оленного тотема — среди исторически связанных с ойратами народов 
находим у киргизов и бурят в подразделениях бугу, багыш (сары багыш), соб-
ственно дёёлёс (тёёлёс) — и сэгэнут соответственно. Касательно киргизских 
племен фиксируется ряд этнографических особенностей на уровне языка, тамг, 
а также возможность образования начального д- для төөлөс из монголоязыч-
ной среды. Обнаруживается и то, что тотемный предок бугинцев фиксируется 
в образе прародительницы, т. е.  женщины (а не мужчины, как обычно), что 
опять-таки соответствует логике заявленного мифа.

Последовательный разбор сообщений о возможном пребывании в «ойратстве» 
киргизов, бурят и теленгутов наводит на вывод, что указанные группы связываются 



666

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

с собственно ойратами все тем же компонентом «төөлөс», что в числе прочего 
позволяет предложить вариант этимологизации этнонима сэгэнут у бурят. Даль-
нейшее же рассмотрение дөөлөс-оленных параллелей с привлечением этногра-
фического материала по алтайским тюркам приводит к формулированию версии 
о происхождении этнонимов бурут / бурат от bura ~ buγra в реконструируемом 
значении ‘олень; лось’, а сам этноним таким образом указывает, с кем ойраты 
прежде всего взаимодействовали в структуре предковых групп указанных этно-
сов современности. Для этнонима же бурут таким образом актуализируются в 
ойратской среде значения ‘оленные’, ‘перешедшие’ и потенциально ‘серокостные’.

Связь джунгаров-чоросов с именем олёт и собственно тёёлёсами обнару-
живается по данным историографии, скорее, в политической плоскости, причем 
к старой, «законной» аристократии принадлежащим оказывается «ойратский 
киргиз» Угэчи Хашага, для которого вторая часть идентичностной формулы ока-
зывается анахронизмом. Сама же канва противостояния Угэчи Хашаги и Батулы 
с их партиями видится таким образом внутриойратской борьбой за гегемонию 
между собственно олётами (главой каковых и видится Угэчи Хашага) и подняв-
шимися к власти чорос-багатудами. Итогом этого противостояния и стал исход 
олётов, а фиксируемая форма «sаrgis» реконструируется как усеченная сар(ы ба)
гыш. На этнографическом материале тёёлёсов и дёёлёсов же делается вывод о 
возможности возвращения элитарной части исшедших олётов в ойратскую сре-
ду, причем потенциально это подтверждается данными калмыцкой этнографии: 
хашханеры и поныне проживают рядом с чоносами, входя с ними и бухусами в 
состав родовой ассоциации зюнов (соотносимы с элитарными группами цзун 
Джунгарского ханства) в составе калмыков-дербетов.

Форма же «зюн-гар» видится в итоге монгольской калькой с тюркского то-
лис, служившего обозначением восточной части тюркских военно-политических 
образований эпохи раннего и высокого средневековья, и может указывать на 
сложные этнические — и связанные идентичностные — процессы в структуре 
собственно ойратства Джунгарии.

Источники Sources
Алтайско-русский словарь 2018 — Ал-

тайско-русский словарь / редколл.: 
А. Э. Чумакаев (отв. ред.), Н. В. Екеев 
и др. Горно-Алтайск: [б. и.], 2018. 
936 с.

Chumakayev A. E., Ekeev N. V. et al. (eds.) 
Altaian-Russian Dictionary. Gorno-Al-
taysk: [s. n.], 2018. 936 p. (In Alt. and 
Russ.)

ДТС 1969 — Древнетюркский словарь / 
ред. В. М. Наделяев, Д. М. Насилов, 
Э.  Р. Тенишев, А. М. Щербак. Л.: 
Наука, 1969. XXXVIII+678 с.

Nadelyaev V. M., Nasilov D. M., Tenishev 
E. R., Shcherbak A. M. (eds.) Dictionary 
of Old Turkic. Leningrad: Nauka, 1969. 
XXXVIII+678 p. (In Turk. and Russ.)

Киргизско-русский словарь 1965 — 
Киргизско-русский словарь. Около 
40 000 слов / сост. К. К. Юдахин. М.: 
Советская энциклопедия, 1965. 973 с.

Yudakhin K. K. (comp.) Kyrgyz-Russian 
Dictionary. Ca. 40,000 word entries. 
Moscow: Sovetskaya E'ntciklopediya, 
1965. 973 p. (In Kyrg. and Russ.)



667

Этнология и антропология

Муниев 1977 — Муниев Б. Д. Калмыц-
ко-русский словарь: 26 000 слов / под 
ред. Б. Д. Муниева. М.: Русский язык, 
1977. 765 с.

Muniev B. D. (ed.) Kalmyk-Russian Dic-
tionary. 26 000 word entries. Moscow: 
Russkij Yazy'k, 1977. 765 p. (In Kalm. 
and Russ.)

ЭСМЯ 2016 — Санжеев Г. Д., Орлов-
ская М. Н., Шевернина З. В. Этимо-
логический словарь монгольских 
языков: в 3 тт. / гл. ред. Г. Д. Санжеев, 
ред. Л.  Р. Концевич, В. И. Рассадин, 
Я. Д. Леман. Т. II. G–P. М.: ИВ РАН, 
2016. 232 с.

Sanzheev G. D., Orlovskaya M. N. Shever
nina Z. V. Etymological Dictionary 
of Mongolic Languages. In 3 vols. 
Vol. 2: G–P.  G. D. Sanzheev et al. (eds.). 
Moscow: Institute of Oriental Studies 
(RAS), 2016. 232 p. (In Mong., Russ., 
etc.)

ЭСМЯ 2018 — Санжеев Г. Д., Орлов-
ская М. Н., Шевернина З. В. Этимоло-
гический словарь монгольских языков: 
в 3 тт. / отв. ред. Г. Д. Санжеев, ред.-
сост. Л. Р. Концевич, В. И. Рассадин, 
Я. Д. Леман. Т. III. Q–Z. М.: ИВ РАН, 
2018. 240 с.

Sanzheev G. D., Orlovskaya M. N., Shevern-
ina Z. V. Etymological Dictionary 
of Mongolic Languages. In 3 vols. 
Vol. 3: Q–Z. G. Sanzheev et al. (eds.). 
Moscow: Institute of Oriental Studies 
(RAS), 2018. 240 p. (In Mong., Russ., 
etc.)

Liao Shi — Liao Shi. History of Liao 
[электронный ресурс] // Chinese Notes. 
URL: https://chinesenotes.com/liaoshi.
html (дата обращения: 30.07.2025).

Liao Shi. History of Liao. Chinese Notes. 
Available at: https://chinesenotes.com/
liaoshi.html (accessed: 30 July 2025). 
(In Chin.)

YFull.com: C-F1067 — C-F1067 [электрон-
ный ресурс] // YFull.com. URL: https://
www.yfull.com/tree/C-F1067/ (дата 
обращения: 29.07.2025).

C-F1067. On: YFull.com. Available at: 
https://www.yfull.com/tree/C-F1067 / 
(accessed: 29 July 2025). (In Eng.)

YFull.com: C-F6193 (SK1066) — C-F6193 
(SK1066) [электронный ресурс] // 
YFull.com. URL: https://www.yfull.
com/tree/C-F6193/ (дата обращения: 
29.07.2025).

C-F6193 (SK1066). On: YFull.com. Avail-
able at: https://www.yfull.com/tree/
C-F6193 / (accessed: 29 July 2025). 
(In Eng.)

Литература References
Абдуманапов 2017 — Абдуманапов Р. А. 

Происхождение племени дөөлөс в 
разрезе этногенетических связей 
кыргызов с Алтаем // Алтайская 
цивилизация и родственные народы 
алтайской языковой семьи: сб. выст. 
и ст. междунар. форума (г.  Бишкек, 
20–22 июля 2017 г.) / редкол.: К. Мол-
докасымов (пред.), М. Карыбаева и др. 
Бишкек: Турар, 2017. С. 27–37.

Abdumanapov R. A. Origins of the Dӧӧlӧs: 
A Perspective from the Kyrgyz-Altai 
Ethnogenetic Ties. In: Moldokasymov K. 
et al. (eds.) Altai Civilization, Altaic Lan-
guages and Groups. Forum Proceedings 
(Bishkek, 20–22 July 2017). Bishkek: 
Turar, 2017. Pp. 27–37. (In Russ.)

Абдуманапов, Сабитов 2024 — Абду-
манапов Р. А., Сабитов Ж. М. Улус 
Ильчикдай в империи эмира Тимура 
// Oriental Studies. 2024. Т. 17. № 3. 
С. 64–475. DOI: 10.22162/2619-0990-
2024-73-3-464-475

Abdumanapov R. A., Sabitov Zh. M. Ilchikdai 
Ulus in the Empire of Amir Timur. Orien-
tal Studies. 2024. Vol. 17. Is. 3. Pp. 464–
475. (In Russ.). DOI: 10.22162/2619-
0990-2024-73-3-464-475



668

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

Абдыкалыков 1963 — Абдыкалыков А. О. 
О термине «буруты» // Советская 
этнография. 1963. № 1. С. 123–127.

Abdykalykov A. O. On the Term Burut. 
Sovetskaya Etnografiya. 1963. No. 1. 
Pp. 123–127. (In Russ.)

Абрамзон 1960 — Абрамзон С. М. Этни-
ческий состав киргизского населения 
Северной Киргизии // Труды Кир-
гизской археолого-этнографической 
экспедиции. Т. IV. М.: АН СССР, 1960. 
C. 3–138.

Abramzon S. M. Ethnic Composition of the 
Kyrgyz Inhabiting North Kyrgyzstan. In: 
Proceedings of the Kyrgyzstan Archae-
ological and Ethnographic Expedition. 
Vol. 4. Moscow: USSR Academy of 
Sciences, 1960. Pp. 3–138. (In Russ.)

Абрамзон 1966 — Абрамзон С. М. Из эт-
нической истории киргизов // Тюрко-
логический сборник 1966. М.: Наука, 
ГРВЛ, 1966. С. 165–167.

Abramzon S. M. Glimpses of Kyrgyz Ethnic 
History. In: Turkological Collection 
1966. Moscow: Nauka — GRVL, 1966. 
Pp. 165–167. (In Russ.)

Абрамзон 1990 — Абрамзон С. М. Кир-
гизы и их этногенетические и исто-
рико-культурные связи. Фрунзе: 
Кыргызстан, 1990. 480 с.

Abramzon S. M. The Kyrgyz, their Ethnoge-
netic, Historical and Cultural Ties. Frun-
ze: Kyrgyzstan, 1990. 480 p. (In Russ.)

Авляев 2002 — Авляев Г. О. Происхож-
дение калмыцкого народа. 2-е изд., 
перераб. и исправл. Элиста: Калм. кн. 
изд-во, 2002. 325 с.

Avlyaev G. O. Origins of the Kalmyk People. 
2 ed., rev. & suppl. Elista: Kalmykia 
Book Publ., 2002. 325 p. (In Russ.)

Акимушкин 2010 — [Акимушкин О. Ф.] 
Сведения об авторе // Шах-Мах-
муд Чурас. Хроника / критическ. 
текст, перев., коммент., исслед. и 
указат. О. Ф. Акимушкина. 2-е изд. 
СПб.: Петербургское лингвистическое 
общество, 2010. С. 17–52.

Akimushkin O. F. Author Information. In: 
Shah-Mahmud Churas. Chronicles. 
O. Akimushkin (transl., comment., etc.). 
2nd ed. St. Petersburg: Peterburgskoe 
Lingvisticheskoe Obshhestvo, 2010. 
Pp. 17–52. (In Russ.)

Алексеева, Борманджинов 1999 —
Алексеева П. Э., Борманджинов А. Э. 
Об этническом составе донских кал-
мыков. Элиста: Джангар, 1999. 40 с.

Alekseeva P. E., Bormanshinov A. E. Re-
visiting the Ethnic Composition of the 
Don Kalmyks. Elista: Dzhangar, 1999. 
40 p. (In Russ.)

Алтайцы 2014 — Алтайцы: этническая 
история, традиционная культура, совре-
менное развитие / редколл. Н. В. Екеев 
(отв. ред.), Н. М. Екеева, Э. В. Енчинов. 
Горно-Алтайск: [б. и.], 2014. 464 с.

Ekeev N. V. et al. (eds.) The Altaian: 
Ethnic History, Traditional Culture, 
Contemporary Development. Gorno-Al-
taysk: [s. n.], 2014. 464 p. (In Russ.)

Алтан тобчи 1973 — Лубсан Данзан. Ал-
тан Тобчи (Золотое сказание) / пер. 
с монг., введ., коммент. и прилож. 
Н.  П.  Шастиной. М.: Наука, ГРВЛ, 
1973. 440 с.

Luvsandanzan. Altan Tobchi (The Golden 
Summary). N. Shastina (transl., fore-
word, etc.). Moscow: Nauka, GRVL, 
1973. 440 p. (In Mong. And Russ.)

Аристов 2001 — Аристов Н. А. Усуни и 
кыргызы или кара-кыргызы: очерки 
истории и быта населения западного 
Тянь-Шаня и исследования по его 
исторической географии. Бишкек: 
Илим, 2001. 582 с.

Aristov N. A. The Wusun and the Kyrgyz or 
Qara Kyrgyz: Essays on the History and 
Household Life of Communities across 
the Western Tian Shan, and Studies in 
its Historical Geography. Bishkek: Ilim, 
2001. 582 p. (In Russ.)



669

Этнология и антропология

Аттокуров 1995 — Аттокуров С. Кыргыз 
санжырасы (= Кыргызское родосло-
вие). Бишкек: Кыргызстан, 1995. 214 с.

Attokurov S. Genealogies of the Kyrgyz. 
Bishkek: Kyrgyzstan, 1995. 214 p. (In 
Kyrg.)

Бакаева 2009 — Бакаева Э. П. Сакральные 
коды культуры калмыков. Элиста: 
ИКИАТ, 2009. 159 с.

Bakaeva E. P. Sacred Codes of Kalmyk 
Culture. Elista: IKIAT, 2009. 159 p. (In 
Russ.)

Балановская и др. 2022 — Балановская Е. В., 
Горин И. О., Пономарев Г. Ю., Пы-
лев В. Ю., Петрушенко В. С., Марки-
на Н. В., Мамаева А. Д., Ларин А. К., 
Агджоян А. Т. Следы взаимодействия 
финноязычного, славянского и тюр-
коязычного населения в современном 
генофонде и их отражение в фармакоге-
нетике // Вестник Российского государ-
ственного медицинского университета. 
2022. № 2. С. 20–29. DOI: 10.24075/
vrgmu.2022.019

B a l a n o v s k a  E .  V. ,  G o r i n  I .  O . , 
Ponomarev  G.  Yu., Pylev V. Yu., 
Petrushenko V. S., Markina N. V., Ma-
maeva A. D., Larin A. K., Agdzhoyan 
A. T. Footprints of Interaction among 
Finniс-speaking, Slavic, and Turkic 
Speaking Populations in Modern Gene 
Pool and their Reflection in Pharmaco-
genetics. Bulletin of RSMU. 2022. No. 2. 
Pp. 20–29. (In Russ.). DOI: 10.24075/
vrgmu.2022.019

Банзаров 1955 — Банзаров Д. Собрание 
сочинений. М.: АН СССР, 1955. 373, 
[1] с.

Banzarov D. Collected Writings. Moscow: 
USSR Academy of Sciences, 1955. 
373,  [1] p. (In Russ.)

Батболд 2017 — Батболд Б. Г. Мартагд-
сан Пүгү аймаг. Улаанбаатар: Хунан 
принт, 2017. 244 х.

Batbold B. G. The Forgotten Pugu Ayimag. 
Ulaanbaatar: Khunan Print, 2017. 244 p. 
(In Mong.)

Баялиева 1972 — Баялиева Т. Д. Доис-
ламские верования и их пережитки у 
киргизов. Фрунзе: Илим, 1972. 170 с.

Bayaliyeva T. D. Pre-Islamic Beliefs and 
their Vestiges among the Kyrgyz. Frunze: 
Ilim, 1972. 170 p. (In Russ.)

Бейшеналиев 1990 — Бейшеналиев Т. О. 
Буруты — дикокаменные киргизы? // 
Письменные памятники и проблемы 
истории культуры народов Востока. 
XXIII годичная научная сессия ЛО ИВ 
АН СССР (доклады и сообщения). Ч. 1. 
М.: Наука, ГРВЛ, 1990. С. 139–143.

Beishenaliyev T. O. The Burut — Kirghizes 
of the Wild Rocks? In: Written Monu-
ments and Problems of Cultural History 
of the Orient. Session proceedings. 
Part 1. Moscow: Nauka, GRVL, 1990. 
Pp. 139–143. (In Russ.)

Бичурин 1834 — Бичурин Н. Я. [Иакинф] 
Историческое обозрение ойратов или 
калмыков с XV столетия до насто-
ящего времени / сочинено монахом 
Иакинфом. СПб.: Тип. Медиц. деп-та 
Мин-ва внутр. дел, 1834. 255, [13] с.

Bichurin (Hyacinth). A Historical Review of 
the Oirat or Kalmyk: from the Fifteenth 
Century to the Present. St. Petersburg: 
Tip. Medicz. Dep-ta Min-va Vnutr. Del, 
1854. 255, [13] p. (In Russ.)

Бобров 2019 — Бобров Л. А. Джунгары — 
последняя кочевая империя // Кочевые 
империи Евразии: особенности исто-
рической динамики / отв. ред. Б. В. Ба-
заров, Н. Н. Крадин;. М.: Наука, Вост. 
лит., 2019. С. 364–398.

Bobrov L. A. Dzungar — the Last Nomadic 
Empire. In: Bazarov B. V., Kradin N. N. 
(eds.) Nomadic Empires of Eurasia: Fea-
tures of Historical Dynamics. Moscow: 
Nauka, Vostochnaya Literatura, 2019. 
Pp. 364–398. (In Russ.)



670

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

Болхосоев, Болхосоева 2023 — Болхосо-
ев С. Б., Болхосоева Е. Б. Проблемы 
прародины и этнических корней 
бурятской группы сэгэнутов // Изве-
стия Иркутского государственного 
университета. Серия: Геоархеология. 
Этнология. Антропология. 2023. 
Т.  4. С. 99–119. DOI: 10.26516/2227-
2380.2023.44.99

Bolkhosoev S. B., Bolkhosoeva E. B. 
Problems of the Former Homeland and 
Ethnic Roots of the Buryat Group of 
Segenuts. Bulletin of the Irkutsk State 
University. Geoarchaeology, Ethnol-
ogy, and Anthropology Series. 2023. 
Vol. 44. Pp.  99–119. (In Russ.). DOI: 
10.26516/2227-2380.2023.44.99

Бутанаев, Абдыкалыков 1995 — Бутана-
ев В. Я., Абдыкалыков А. Материалы по 
истории Хакасии XVII – начала XVIII в. 
Абакан: Хакасия, 1995. 250, [7] с.

Butanaev V. Ya., Abdykalykov A. Khakassia, 
17th – Early 19th Centuries: Historical 
Materials. Abakan: Khakassia, 1995. 
250, [7] p. (In Russ.)

Бутанаев, Худяков 2000 — Бутанаев В. Я., 
Худяков Ю. С. История енисейских 
кыргызов. Абакан: ХГУ, 2000. 224, 
[47] с.

Butanaev V. Ya., Khudyakov Yu. S. History 
of the Yenisei Kyrgyz. Abakan: Khakass 
State University, 2000. 224, [47] p. (In 
Russ.)

Викторова 1980 — Викторова Л. Л. Мон-
голы. Происхождение народа и истоки 
культуры / отв. ред. Д. И. Тихонов. М.: 
Наука, ГРВЛ, 1980. 224 с.

Viktorova L. L. The Mongols: Origins of 
Ethnos and Beginnings of Culture. 
D.  Tikhonov (ed.). Moscow: Nauka, 
GRVL, 1980. 224 p. (In Russ.)

Винников 1956 — Винников Я. Р. Родопле-
менной состав и расселение киргизов 
на территории Южной Киргизии // 
Труды Киргизской археолого-этно-
графической экспедиции. Т. I. М.: АН 
СССР, 1956. C. 136–181.

Vinnikov Ya. R. The Kyrgyz of South 
Kyrgyzstan: Their Clans, Tribes and 
Whereabouts. In: Proceedings of the 
Kyrgyzstan Archaeological and Ethno-
graphic Expedition. Vol. 1. Moscow: 
USSR Academy of Sciences, 1956. 
Pp. 136–181. (In Russ.)

Владимирцов 2002 — Владимирцов Б. Я. 
Работы по истории и этнографии мон-
гольских народов / редкол.: В. М. Ал-
патов (пред.) и др.; сост. Г. И. Слесар-
чук. М.: Вост. лит., 2002. 557 с.

Vladimirtsov B. Ya. History and Ethnography 
of Mongolic Peoples: Writings. V. Alpa-
tov et al. (eds.), G. Slesarchuk (comp.). 
Moscow: Vostochnaya Literatura, 2002. 
557 p. (In Russ.)

Грумм-Гржимайло 1926 — Грумм-Гржи-
майло Г. Е. Западная Монголия и Урян-
хайский край. Т. 2: Исторический очерк 
этих стран в связи с историей Средней 
Азии. Ученый Комитет Монгольской 
Народной Республики. Л.: Тип. Гл. 
ботанического сада, 1926. 896 с.

Grum-Grshimailo G. E. Western Mongolia 
and Uriankhai Krai. Vol. 2: A Historical 
Essay on These Regions in Relation to 
Central Asian History. Leningrad: Main 
Botanical Garden, 1926. 896 p. (In Russ.)

Деева 2018 — Деева А. Е. Образ Aлтая 
в родовом и этническом сознании 
алтайцев // Полевые исследования 
на Алтае, в Прииртышье и Верхнем 
Приобье (археология, этнография, 
устная история). Вып. 13: Мат-лы 
XIII междунар. науч.-практ. конф. 
(г. Горно-Алтайск, 24–27 апреля 
2018 г.). Горно-Алтайск: ГАГУ, 2018. 
С. 214–216.

Deeva A. E. The Image of Altai in the Tribal 
and Ethnic Consciousness of Altaians. 
In: Field Research in Altai, Irtysh Region 
and Upper Ob region (Archaeology, Eth-
nography, Oral History). 2017. Vol. 13. 
Conference Proceedings (Gorno-Al-
taysk, 24–27 April 2018). Gorno-Al-
taysk: Gorno-Altaysk State University, 
2018. Pp. 214–216. (In Russ.)



671

Этнология и антропология

Джагрунов 2024 — Джагрунов С. В. 
Дурбан, ойрат, сог-по: о Борте-Чи-
но, Гоа-Марал и началах ойратской 
исторической общности (в свете 
данных по субкладу Y-хромосомы 
R2a-M124 у калмыков) // Oriental 
Studies. 2023. Т. 16. № 6. C. 1550–1561. 
DOI: 10.22162/2619-0990-2023-70-6-
1550-1561

Dzhagrunov S. V. Dörbän, Oirat, Sog-po: 
On Bӧrtä-Čïno, Qo’aï-Maral, and be-
ginnings of the Oirat Unity (In light of 
data on R2a-M124 Y-STR Haplotypes 
of Kalmyks). Oriental Studies. 2023. 
Vol. 16. Is. 6. Pp. 1550–1561. (In Russ.). 
DOI: 10.22162/2619-0990-2023-70-6-
1550-1561

Джагрунов 2025 — Джагрунов С. В. 
Цорос, чорос, багатуд: Барга-Батор и 
ойраты // Монголоведение. 2025. Т. 17. 
№ 1. С. 130–153. DOI: 10.22162/2500-
1523-2025-1-130-153

Dzhagrunov S. V. Tsoros, Choros, Baga-
tud: Barga Bator and Oirats. Mongo-
lian Studies (Elista). 2025. Vol. 17. 
Is. 1. Pp. 130–153. (In Russ.). DOI: 
10.22162/2500-1523-2025-1-130-153

Джагрунов и др. 2023 — Джагрунов С. В., 
Булуктаев А. А., Намысов Б. С., Маца-
кова Д. И., Саянов В. Т., Адьянова А. Б. 
Чонос, тайджиут, хашханер: в поисках 
общего знаменателя (по материа-
лам STR-гаплотипов Y-хромосомы 
R2a-M124 у калмыков) // Oriental 
Studies. 2023. Т. 16. № 4. С. 826–846. 
DOI: 10.22162/2619-0990-2023-68-4-
826-846

Dzhagrunov S. V., Buluktaev A. A., 
Namysov  B. S., Matsakova D. I., Sa
yanov V. T., Adyanova A. B. Chonos, 
Taichiud, Khashikhanar: In Search of a 
Common Denominator (with Evidence 
from R2a-M124 Y-STR Haplotypes 
of Kalmyks). Oriental Studies. 2023. 
Vol. 16. Is. 4. Pp. 826–846. (In Russ.). 
DOI: 10.22162/2619-0990-2023-68-4-
826-846

Джагрунов, Булуктаев 2024а — Джаг
рунов С. В., Булуктаев А. А. Цорос, 
чорос, багатуд: к вопросу о проис-
хождении цоросов (по материалам 
Y-STR-гаплотипов C2-F1067 у кал-
мыков). Часть 1: дербеты // Oriental 
Studies. 2024. Т. 17. № 4. С. 835–848. 
DOI: 10.22162/2619-0990-2024-74-4-
835-848

Dzhagrunov S. V., Buluktaev A. A. Tsoros, 
Choros, Baɣatud: Discussing Origins 
of the Tsoros (With Evidence from C2-
F1067 Y-STR Haplotypes of Kalmyks). 
Part 1: The Dorbet. Oriental Studies. 
2024. Vol. 17. Is. 4. Pp. 835–848. (In 
Russ.). DOI: 10.22162/2619-0990-2024-
74-4-835-848

Джагрунов, Булуктаев 2024б — Джаг
рунов С. В., Булуктаев А. А. Цорос, 
чорос, багатуд: к вопросу о происхож-
дении цоросов (по материалам Y-STR-
гаплотипов C2-F1067 у калмыков). 
Часть 2: торгуты, зюнгары, бузавы 
// Oriental Studies. 2024. Т. 17. № 5. 
С.  1076–1095. DOI: 10.22162/2619-
0990-2024-75-5-1076-1095

Dzhagrunov S. V., Buluktaev A. A. Tsoros, 
Choros, Baɣatud: Discussing Origins 
of the Tsoros (with Evidence from 
C2-F1067 Y-STR Haplotypes of Kal-
myks). Part 2: The Torghut, Dzungar, 
Buzav. Oriental Studies. 2024. Vol. 17. 
Is.  5. Pp. 1076–1095. (In Russ.). DOI: 
10.22162/2619-0990-2024-75-5-1076-
1095

Джамгерчинов 1959 — Джамгерчи-
нов Б. Д. Присоединение Киргизии к 
России / предисл. М. П. Вяткина. М.: 
Соцэкгиз, 1959. 435 с.

Dzhamgerchinov B. D. Russia’s Incor-
poration of Kyrgyzstan. M. Vyatkin 
(foreword). Moscow: Socze`kgiz, 1959. 
435 p. (In Russ.)



672

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

Дугаров 1991 — Дугаров Д. С. Историче-
ские корни белого шаманства (на ма-
териале обрядового фольклора бурят). 
М.: Наука, 1991. 300 с.

Dugarov D. S. Historical Roots of White 
Shamanism: a Study of Buryat Ritual 
Folklore. Moscow: Nauka, 1991. 300 p. 
(In Russ.)

Дыренкова 2012 — Дыренкова Н. П. Зна-
чение термина «bura ~ puγra» у алтай-
ских турок (в связи с культом коня и 
оленя) // Дыренкова Н. П. Тюрки Са-
яно-Алтая. Статьи и этнографические 
материалы. Серия «Кунсткамера  — 
Архив». Т. VI. СПб.: МАЭ РАН, 2012. 
С. 200–229.

Dyrenkova N. P. Semantics of the Term 
bura ~ puγra among Altaian Turks: In 
Relation to the Horse/Deer Cult. In: 
Dyrenkova N. P. Turks of the Sayan-Al-
tai. Articles and Ethnographic Materials 
(Kunstkamera — Archives 6). St. Pe-
tersburg: Museum of Anthropology and 
Ethnography (RAS), 2012. Pp. 200–229. 
(In Russ.)

Е Лун-ли 1979 — Е Лун-ли. История го-
сударства киданей (= Цидань го чжи)  
/ пер. с кит., введ., коммент. и прил. 
В. С. Таскина. М.: Наука, 1979. 607 с.

Ye Longli. Records of the Khitan State 
(Qidan Guo Zhi). V. Taskin (transl., 
foreword, etc.). Moscow: Nauka, 1979. 
607 p. (In Russ.)

Евстигнеев 2012 — Евстигнеев Ю. А. 
История и хронологическая трансфор-
мация содержания термина «Кыпчак» 
// Проблемы востоковедения. 2012. 
№  1(5). С. 27–29.

Evstigneev Yu. A. The History and Chrono-
logical Transformation of the Meaning 
of the Term “Kipchak” . The Problems 
of Oriental Studies. 2012. No. 1(55). 
Pp. 7–29. (In Russ.)

Екеев 2011 — Екеев Н. В. Проблемы эт-
нической истории алтайцев (исследо-
вание и материалы). Горно-Алтайск: 
Горно-Алтайская типография, 2011. 
232 с.

Ekeev N. V. The Altaian: Problems of Ethnic 
History.  Study and Materials. Gorno-Al-
taysk: Gorno-Altayskaya Tipografiya, 
2011. 232 p. (In Russ.)

Желтая история 2017 — Желтая история 
(Шара туджи) / пер. с монгольского, 
транслитерация, введ. и коммент. 
А. Д. Цендиной. М.: Наука, Вост. лит., 
2017. 406 с. (Памятники письменно-
сти Востока. CXLVII).

The Yellow History (Sira Tuγuji). A. Tsen-
dina (transl., foreword, etc.). Moscow: 
Nauka, Vostochnaya Literatura, 2017. 
406 p. (In Russ.)

Жолдошов 2023 — Жолдошов Р. Ж. Ро-
доплеменные связи кыргызов и ал-
тайских народов по этнологическим 
данным // Историческая этнология. 
2023. Т. 8. № 3. С. 327–340. DOI: 
10.22378/hе.2023-8-3.327-340

Zholdoshov R. Zh. Tribal Relations of the 
Kyrgyz and Altai Peoples According to 
Ethnological Data. Historical Ethnology. 
Vol. 8. No. 3. Pp. 327–340. (In Russ.). 
DOI: 10.22378/he.2023-8-3.327-340

Зориктуев 2010 — Зориктуев Б. Р. Этимо-
логия древнемонгольских слов börte 
и qoai // Вестник Бурятского государ-
ственного университета. Педагогика. 
Филология. Философия. 2010. № 8. 
С. 136–139.

Zoriktuev B. R. Etymology of the Old Mon-
golian Words börte and qoai. Buryat 
State University Bulletin. Pedagogy. 
Philology. Philosophy. 2010. No. 8. 
Pp.  36–139. (In Russ.)

Зуев 1970 — Зуев Ю. А. Киргизы-буруты 
(к вопросу о тотеме и принципах 
этнонимообразования) // Советская 
этнография. 1970. № 4. С. 74–86.

Zuev Yu. A. Burut-Kyrgyzes: More on 
Totemism and Principles of Ethnonym 
Formation. Sovetskaya Etnografiya. 
1970. No. 4. Pp. 74–86. (In Russ.)



673

Этнология и антропология

История Железной империи 2007 — Исто-
рия Железной империи / отв. ред. 
В.  Е.  Ларичев. Новосибирск: Ин-т 
археологии и этнографии СО РАН, 
2007. 355 с.

History of the Iron Empire (Liáo Shǐ). 
V. Larichev (ed.). Novosibirsk: Institute 
of Archaeology and Ethnography (SB 
RAS), 2007. 355 p. (In Russ.)

Камалов 2001 — Камалов А. К. Древние 
yйгypы. VIII–IX вв. Алматы: Наш 
Мир, 2001. 216 с.

Kamalov A. K. Ancient Uighurs, 8th–9th 

Centuries CE. Almaty: Nash Mir, 2001. 
216 p. (In Russ.)

Козин 1941 — Козин С. А. Сокровенное 
сказание. Монгольская хроника 1240 г. 
под названием Mongгol-un niгuča to-
bčiyan. Юань чао би ши. Монгольский 
обыденный изборник. Т. I. Введение в 
изучение памятника, перевод, тексты, 
глоссарии / отв. ред. А. П. Баранни-
ков, предисл. Н. Н. Поппе. М.; Л.: АН 
СССР, 1941. 619 с. 

Kozin S. A. The Secret History of the Mon-
gols: a Mongolian Chronicle of 1240 
Titled “Monggolun niguča tobčiyan. 
Yuan chao bi shi”. Vol. 1: Research 
Introduction, Translation, Texts, Glos-
saries. A.  Barannikov (ed.), N. Poppe 
(foreword). Moscow, Leningrad: USSR 
Academy of Sciences, 1941. 619 p. (In 
Russ. and Mong.)

Коновалов, Цыбикдоржиев 2017 — Ко-
новалов П. Б., Цыбикдоржиев Д. В. 
Исторический Баргуджин-Токум — 
исконная родина бурятского народа // 
Известия Иркутского государственно-
го университета. Серия: Геоархеоло-
гия. Этнология. Антропология. 2017. 
Т. 19. С. 129‒150.

Konovalov P. B., Tsibikdorzhiev D. V. 
Historical Bargudzhin-Tocum as the 
Indigenous Homeland of the Buryat 
People. Bulletin of the Irkutsk State 
University. Geoarchaeology, Ethnology, 
and Anthropology Series. 2017. Vol. 19. 
Pp. 129‒150. (In Russ.) 

Ксенофонтов 1992 — Ксенофонтов Г. В. 
Ураангхай-сахалар: очерки по древней 
истории якутов. Т. 1. Кн. 2. Якутск: 
Нац. изд-во Респ. Саха (Якутия), 1992. 
315 с.

Ksenofontov G. V. Uraangkhay-Sakhalar: 
Essays in Ancient Yakut History. Vol. 1. 
Book 2. Yakutsk: National Publ. House 
of the Sakha Republic (Yakutia), 1992. 
315 p. (In Russ.)

Кукеев 2008 — Кукеев Д. Г. О вхождении 
хошутов и торгутов в ойратский союз 
(XV в.) // Письменные памятники Вос-
тока. 2008. № 2(9). С. 231–236.

Kukeev D. G. On Khoshut and Torgut Alli-
ance with the Oirat Union. Pis’mennye 
Pamiatniki Vostoka. 2008. No. 2(9). 
Pp. 231–236. (In Russ.)

Кычанов 1997 — Кычанов Е. И. Кочевые 
государства от гуннов до маньчжуров. 
М.: Вост. лит., 1997. 316,[2] с.

Kychanov E. I. Nomadic States: from the 
Xiongnu to the Manchu. Moscow: Vos
tochnaya Literatura, 1997. 316 (2) p. 
(In Russ.)

Лунный свет 2003 — Лунный свет: 
Калмыцкие историко-литератур-
ные памятники: пер. с калм. / сост., 
ред., вступ. сл., предисл., коммент. 
А. В. Бадмаева. Элиста: Калм. кн. изд-
во, 2003. 477 с.: ил.

Badmaev A. V. (comp., ed.) The Moonlight: 
Kalmyk Historical and Literary Texts. 
Elista: Kalmykia Book Publ., 2003. 
477 p. (In Russ.)

Материалы по истории 1984 — Мате-
риалы по истории древних кочевых 
народов группы дунху / введ., пер. 
[с кит.] и коммент. В. С. Таскина. М.: 
Наука, 1984. 486 с.

Taskin V. S. (comp.) Ancient Nomadic Tribes 
of the Donghu: Historical Materials. 
V.  S.  Taskin (foreword, transl., etc.). 
Moscow: Nauka, 1984. 486 p. (In Russ.)



674

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

Нанзатов 2016 — Нанзатов Б. З. К во-
просу о ранней этнической истории 
баргу-бурятской общности // Oriental 
Studies. 2016. Т. 9. № 1. С. 99–106. 
DOI: 10.22162/2075-7794-2016-23-1-
99-106

Nanzatov B. Z. To the Issue of the Early 
Ethnic History of Bargu-Buryat Com-
munity. Oriental Studies. 2016. Vol. 9. 
Is. 1. Pp.  99–106. (In Russ.). DOI: 
10.22162/2075-7794-2016-23-1-99-106

Нанзатов 2020 — Нанзатов Б. З. Потомки 
Элюдэя: проблема ойратско-бурят-
ских этнических связей // Археология, 
этнография и антропология Евразии. 
2020. Т. 48. № 4. С. 116–124. DOI: 
10.17746/1563-0110.2020.48.4.116-124

Nanzatov B. Z. Descendants of Eleudei: 
the Problem of Oirat-Buryat Ethnic 
Contacts. Archaeology, Ethnology & 
Anthropology of Eurasia. 2020. Vol. 48. 
No. 4. Pp. 116–124. (In Russ.). DOI: 
10.17746/1563-0110.2020.48.4.116-124

Нанзатов, Тишин 2025 — Нанзатов Б. З., 
Тишин В. В. Этноним *togeles в исто-
рии монгольских и тюркских народов 
// Ориенталистика. 2025. Т. 8. № 2. 
С. 81–197. DOI: 10.31696/2618-7043-
2025-8-2-181-197

Nanzatov B. Z., Tishin V. V. Ethnonym 
*Togeles in the History of the Mongolic 
and Turkic Peoples. Orientalistica. 2025. 
Vol. 2. No. 2. Pp. 181–197. (In Russ.). 
DOI: 10.31696/2618-7043-2025-8-2-
181-197

Номинханов 1975 — Номинханов Ц.-Д. 
Материалы к изучению истории 
калмыцкого языка. М.: Наука, 1975. 
325, 2 с.

Nominkhanov Ts.-D. Kalmyk Language 
Research Materials. Moscow: Nauka, 
1975. 325, 2 p. (In Russ.)

Очир 2016 — Очир А. Монгольские эт-
нонимы: вопросы происхождения 
и этнического состава монгольских 
народов. Элиста: КИГИ РАН, 2016. 
286 с.

Ochir A. Ethnonyms of Mongols: Insights 
into Genesis and Ethnic Composition 
of Mongolic Peoples. Elista: Kalmyk 
Institute for Humanities (RAS), 2016. 
286 p. (In Russ.)

Петров 1961 — Петров К. И. К истории 
движения киргизов на Тянь-Шань и 
их взаимоотношений с ойратами в 
XIII–XV вв. Фрунзе: АН Киргиз. ССР, 
1961. 212 с.

Petrov K. I. The Kyrgyz: More on Their Re-
location to the Tian Shan and Relations 
with the Oirat, 13th-15th Centuries. Frun-
ze: Academy of Sciences of the Kirghiz 
SSR, 1961. 212 p. (In Russ.)

Петров 1963 — Петров К. И. Очерк 
происхождения киргизского народа. 
Фрунзе: АН Киргиз. ССР, 1963. 148 с.

Petrov K. I. The Kyrgyz: An Essay on Origins 
and Ethnogenesis. Frunze: Academy 
of Sciences of the Kirghiz SSR, 1963. 
148 p. (In Russ.)

Письменные памятники 2016 — Письмен-
ные памятники по истории ойратов 
XVII–XVIII веков / сост., перев. со 
старописьм. монг., транслит. и ком-
мент. В. П. Санчирова. Элиста: КИГИ 
РАН, 2016. 270 с.

Sanchirov V. P. (comp., etc.) 17th- and 
18th-Century Written Sources on Oirat 
History. Elista: Kalmyk Institute for 
Humanities (RAS), 2016. 270 p. (In Oir. 
and Russ.)



675

Этнология и антропология

Позднеев 1880 — Позднеев А. М. Образцы 
народной литературы монгольских 
племен / собр. и изд. А. Позднеевым. 
Вып. 1. Народные песни монголов: с 
прил. примеч. о характере нар. песен. 
поэзии монгол. племен, стихотворе-
ниях лит. и приемах стихосложения у 
монголов. СПб.: Тип. Акад. наук, 1880. 
[4], VI, 347 с.

Pozdneev A. M. (comp., ed.) Folk Literature 
of Mongols: Collected Samples. Vol. 1: 
Folk Songs with Comments on their Es-
sentials and Versification Techniques. St. 
Petersburg: Academy of Sciences, 1880. 
[4], VI, 347 p. (In Russ. and Mong.)

Потапов 1935 — Потапов Л. П. Следы то-
темических представлений у алтайцев 
// Советская этнография. 1935. № 4–5. 
С. 134–152.

Potapov L. P. Reminiscences of Totemic 
Beliefs among the Altaian (Turks). 
Sovetskaya Etnografiya. 1935. No. 4–5. 
Pp. 134–152. (In Russ.)

Потапов 1966 — Потапов Л. П. Этноним 
теле и алтайцы // Тюркологический 
сборник. К 60-летию А. Н. Кононова. 
М.: Наука, ГРВЛ. 1966. С. 233–240.

Potapov L. P. Ethnonim Tele and the Altaian. 
In: Turkological Collection 1966. Mos-
cow: Nauka, GRVL, 1966. Pp. 233–240. 
(In Russ.)

Потапов 1987 — Потапов Л. П. Алтайские 
телёсы в этническом отношении // 
Проблемы происхождения и этниче-
ской истории тюркских народов Сиби-
ри: сб. статей / под ред. Н. А.  Томило-
ва. Томск: Томск. ун-т, 1987. С. 53–71.

Potapov L. P. The Altaian Telӧs: an Ethnic 
Perspective. In: N. Tomilov. (ed.) Sibe-
rian Turks: Issues of Origins and Ethnic 
History. Collected Articles. Tomsk: 
Tomsk State University, 1987. Pp. 53–71. 
(In Russ.)

Раднаев 2012 — Раднаев В. Э. Монголь-
ское языкознание в России в 1-й  по-
ловине XIX в.: проблемы наследия 
(Т. 1. Ч. 1). Улан-Удэ: БНЦ СО РАН, 
2012. 392 с.

Radnaev V. E. Mongolian Linguistics in Ear-
ly-to-Mid 19th Russia: Issues of Legacy. 
Vol. 1. Pt. 1. Ulan-Ude: Buryat Scientific 
Center (SB RAS), 2012. 392 p. (In Russ.)

Рашид ад-Дин 1952а — Рашид ад-Дин. 
Сборник летописей. Т. I. Кн. первая 
/ пер. с перс. Л. А. Хетагурова; ред. 
и примеч. А. А. Семенова; отв. ред. 
С. П. Толстов. М.; Л.: АН СССР, 1952. 
221 с.

Rashid al-Din. Compendium of Chronicles. 
Vol. 1. Book 1. L. Khetagurov (transl.), 
A. Semenov (ed., comm.), S. Tolstov 
(ed.). Moscow, Leningrad: USSR Acad-
emy of Sciences, 1952. 221 p. (In Russ.)

Рашид ад-Дин 1952б — Рашид ад-Дин. 
Сборник летописей. Т. I. Кн. вторая / 
пер. с перс. О. И. Смирновой; примеч. 
Б. И. Панкратова и О. И. Смирновой; 
ред. А. А. Семенова. М.; Л.: АН СССР, 
1952. 316 с.

Rashid al-Din. Compendium of Chronicles. 
Vol. 1. Book 2. O. Smirnova (transl., 
comm.), B. Pankratov (comm.), A. 
Semenova (ed.). Moscow, Leningrad: 
USSR Academy of Sciences, 1952. 
316 p. (In Russ.)

Рашид ад-Дин 1960 — Рашид ад-Дин. 
Сборник летописей. Т. 2 / пер. с перс. 
Ю. П. Верховского; примеч. Ю. П. Вер-
ховского и Б. И. Панкратова; ред. проф. 
И. П. Петрушевского; [отв. ред. акад. 
И. А. Орбели]. М.; Л.: АН СССР, 1960. 
248 с.

Rashid al-Din. Compendium of Chronicles. 
Vol. 2. Yu. Verkhovsky (transl., comm.); 
B. Pankratov (comm.); I. Petrushevsky, I. 
Orbeli (eds.). Moscow, Leningrad: USSR 
Academy of Sciences, 1960. 248 p. (In 
Russ.)



676

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 4

Санчиров 1990 — Санчиров В. П. «Илэт-
хэл шастир» как источник по истории 
ойратов. М.: Наука, ГРВЛ, 1990. 137 с.

Sanchirov V. P. Iletkhel Shastir as a Source on 
Oirat History. Moscow: Nauka, GRVL, 
1990. 137 p. (In Russ.)

Селютина 2020 — Селютина И. Я. Фоне-
тические аспекты тюрко-монгольских 
языковых контактов // Вестник Ново-
сибирского государственного универ-
ситета. Серия: История, филология. 
2020. Т. 19. № 9. С. 31–42. DOI: 
10.25205/1818-7919-2020-19-9-31-42

Selyutina I. Ya. Phonetic Aspects of the 
Turkic-Mongolian Language Con-
tacts. Vestnik NSU. Series: History 
and Philology. 2020. Vol. 19. No. 9: 
Philology. Pp. 31–42. (In Russ.). DOI: 
10.25205/1818-7919-2020-19-9-31-42

Тепкеев 2014 — Тепкеев В. Т. Калмыки в 
Северном Прикаспии во второй трети 
XVII века: проблемы политических 
взаимоотношений. Элиста: Джангар, 
2014. 448 с.

Tepkeev V. T. Kalmyks in the North Caspi-
an, 1630s–1670s: Problems of Political 
Relations. Elista: Dzhangar, 2014. 448 p. 
(In Russ.)

Уметбаев 2009 — Уметбаев Т. Ш. 
Тюркские этнополитические общно-
сти в Джунгарском ханстве в XVII–
XVIII вв.: автореф. дисс. … канд. ист. 
наук. Томск, 2009. 27 с.

Umetbayev T. Sh. Turkic Ethnopolitical 
Communities in the Dzhungar Khanate, 
17th-18th Centuries. Cand. Sc. (History) 
thesis abstract. Tomsk, 2009. 27 p. (In 
Russ.)

Цюрюмов 2007 — Цюрюмов А. В. К вопро-
су об этническом составе торгутских 
улусов в 1770-е годы // Проблемы 
этногенеза и этнической культуры тюр-
ко-монгольских народов: сб. науч. тр. 
Элиста: Калм. гос. ун-т, 2007. С. 62–67.

Tsyuryumov A. V. More on Ethnic Structure 
of Torghut Uluses in the 1770s. In: Prob-
lems of Mongol Ethnogenesis and Ethnic 
Culture. Collected Scholarly Papers. 
Elista: Kalmyk State University, 2007. 
Pp. 62–67. (In Russ.)

Шара туджи 1957 — Шара туджи. Монголь-
ская летопись XVII века / сводный текст, 
пер., введ. и примеч. Н. П. Шастиной. 
М.; Л.: АН СССР, 1957. 198, [1] с.

Sira Tuγuji: A Seventeenth-Century Mongo-
lian Chronicle. N. Shastina (transl., fore-
word, etc.). Moscow, Leningrad: USSR 
Academy of Sciences, 1957. 198 (1) p. 
(In Mong. and Russ.)

Шастина 1971 — Шастина Н. П. Повесть о 
споре мальчика-сироты с девятью витя-
зями Чингиса // Страны и народы Восто-
ка. Выпуск XI. Страны и народы Цент
ральной, Восточной и Юго-Восточной 
Азия. География, этнография, история. 
М.: Наука, ГРВЛ, 1971. С. 127–139.

Shastina N. P. Narrative of an Argument between 
an Orphan Boy and Genghis Khan’s Nine 
Heroes. In: Countries and Peoples of the 
East. Vol. 11: Countries and Peoples of Cen-
tral, East and Southeast Asia. Geography, 
Ethnography, History. Moscow: Nauka, 
GRVL, 1971. Pp. 127–139. (In Russ.)

Эрдэнийн товч 2006 — Саган Сэцэн. 
Эрдэнийн товч / сонгомол эх бэлт-
гэж, хөрвүүлэг, тайлбар зүүлт хийсэн 
М.  Баярсайхан; эрхлэн хэвлүүлсэн 
A.  Цанжид. Улаанбаатар: Соёмбо, 
2006. 366 x.

Sagang Sechen. Erdeniin Tobchi. M. Bayar-
saikhan (translit., comm.), A. Tsanjid 
(ed.). Ulaanbaatar: Soyombo, 2006. 
366 p. (In Mong.)

Atwood 2004 — Atwood Ch. P. Encyclope-
dia of Mongolia and the Mongol Empire. 
New York: Facts on File, 2004. 678 p.

Atwood Ch. P. Encyclopedia of Mongolia and 
the Mongol Empire. New York: Facts on 
File, 2004. 678 p. (In Eng.)



677

Этнология и антропология

Cleaves 1982 — Yüan-chʻao pi-shih. The 
secret history of the Mongols / transl. 
and ed. by F. W. Cleaves. Cambridge; 
London: Harvard University Press, 1982. 
LXV, 277 p.

Cleaves F. W. (ed.) Yüan-chʻao pi-shih. 
The Secret History of the Mongols. 
F.  W.  Cleaves (transl.). Cambridge, 
London: Harvard University Press, 1982. 
LXV, 277 p. (In Eng.)

Cooke Johnson 2011 — Cooke Johnson L. 
Women of the Conquest Dynasties: Gen-
der and Identity in Liao and Jin China. 
Honolulu: University of Hawai‘i Press, 
2011. XXXIII, 254 p.

Cooke Johnson L. Women of the Conquest 
Dynasties: Gender and Identity in Liao 
and Jin China. Honolulu: University of 
Hawai‘i Press, 2011. XXXIII, 254 p. 
(In Eng.)

Geschichte der Ost-Mongolen 1829 — Ges-
chichte der Ost-Mongolen und ihres 
Fürstenhauses, verfasst von Ssanang 
Ssetsen Chungtaidschi der Ordus: aus 
dem Mongolischen übersetzt, und mit 
dem Originaltext, nebst Anmerkungen, 
Erläuterungen und Citaten aus andern 
unedirten Originalwerken herausgege-
ben von Issac Jacob Schmidt: Auf 
Allerhöchsten Befehl. St. Petersburg: 
N. Gretsch; Leipzig: C. Cnobloch, 1829. 
XXIV, 509 S., 1 Bl.

Geschichte der Ost-Mongolen und ihres 
Fürstenhauses, Verfasst von Ssanang 
Ssetsen Chungtaidschi der Ordus: aus 
dem Mongolischen übersetzt, und mit 
dem Originaltext, nebst Anmerkungen, 
Erläuterungen und Citaten aus andern 
unedirten Originalwerken herausgege-
ben von Issac Jacob Schmidt: auf 
Allerhöchsten Befehl. St. Petersburg: 
N.  Gretsch; Leipzig: C. Cnobloch, 1829. 
XXIV, 509 p. (In Germ.)

Hope 2017 — Hope M. ‘The pillars of state:’ 
Some notes on the qarachu begs and the 
kešikten in the Īl-Khānate (1256–1335) 
// Journal of the Royal Asiatic Society. 
2017. Vol. XXVII. No. 2. Pp. 181–199.

Hope M. “The pillars of state:” Some Notes 
on the Qarachu begs and the kešikten in 
the Īl-Khānate (1256–1335). Journal of 
the Royal Asiatic Society. 2017. Vol. 27. 
No. 2. Pp. 181–199. (In Eng.)

Mote 2000 — Mote F. W. Imperial China, 
900–1800. Cambridge, MA; London: 
Harvard University Press, 2000. XIX, 
1106 p.

Mote F. W. Imperial China, 900–1800. Cam-
bridge, MA; London: Harvard University 
Press, 2000. XIX, 1106 p. (In Eng.)

Serruys 1965 — Serruys H. Istoriya Džungar-
skoko Xanstva (History of the Džungar 
Empire) by I. Y. Zlatkin // Journal of 
the American Oriental Society. 1965. 
Vol. 85. No. 2. Pp. 224–227.

Serruys H. Istoriya Džungarskoko Xanstva 
(History of the Džungar Empire) by 
I. Y. Zlatkin. Journal of the American 
Oriental Society. 1965. Vol. 85. No. 2. 
Pp. 224–227. (In Eng.)


