
546

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 3

Has been issued since 2002 
https://mongoloved.kigiran.com/jour

МОНГОЛОВЕДЕНИЕ
(Монгол судлал) 

(Mongolian  Studies)

ISSN 2500-1523 (Print)
ISSN 2712-8059 (Online)

Vol. 17, Is. 3, pр. 546–558, 2025
DOI: 10.22162/2500-1523-2025-3-546-558

ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ

УДК 394.7+398.332 UDC 394.7+398.332 

Небесная трагедия: затмение луны 
в языке и мифологии тюрко-мон-
гольских народов

Celestial Tragedy: Lunar Eclipse in the 
Language and Mythology of the Turkic 
and Mongolic Peoples

Марина Михайловна Содномпилова1, 
Баир Зориктоевич Нанзатов2

Marina M. Sodnompilova1,
Bair Z. Nanzatov2

1 Калмыцкий научный центр РАН (д. 8, 
ул. им. И. К. Илишкина, 358000 Элиста, 
Российская Федерация)

1 Kalmyk Scientific Center of the RAS (8, 
Ilishkin St., 358000 Elista, Russian Feder-
ation)

доктор исторических наук, ведущий науч-
ный сотрудник

Dr. Sc. (History), Leading Research Asso-
ciate

  0000-0003-0741-0494. E-mail: sodnompilova[at]yandex.ru

2 Калмыцкий научный центр РАН (д. 8, 
ул.  им.  И. К. Илишкина, 358000 Элиста, 
Российская Федерация)

2 Kalmyk Scientific Center of the RAS (8, 
Ilishkin St., 358000 Elista, Russian Feder-
ation)

кандидат исторических наук, старший 
научный сотрудник

Cand. Sc. (History), Senior Research As-
sociate

  0000-0001-8012-2515. E-mail: nanzatov[at]yandex.ru

© КалмНЦ РАН, 2025 © KalmSC RAS, 2025
© Содномпилова М. М., Нанзатов Б. З., 2025 © Sodnompilova M. M., Nanzatov B. Z., 2025

Аннотация. Введение. В традиционном мировоззрении тюрко-монгольских народов из 
космических объектов именно с ночным светилом связывалось большое разнообразие 
значений, символов и функций. Целью данной статьи является анализ отражения лунно-
го затмения в языке, мифологии, магических практиках и обрядах тюрко-монгольских 
народов. Материалы и методы. Работа базируется на комплексном, системно-истори-
ческом подходах к изучению прошлого. Методика исследования основана на истори-
ко-этнографических методах. Основными источниками исследования стали материалы 
по мифологии и фольклору тюрко-монгольских народов, отражающие представления 
кочевников о спутнике нашей планеты. Результаты. В лексике тюрко-монгольских 
народов затмение луны отражают определения, выражающие идеи: 1) пленения 
ночного светила; 2) его смерти; 3) его загрязнения / помутнения. В регионе пре-
валирует первая идея, тесно связанная с мифами о персонажах, проглатывающих 

https://orcid.org/0000-0003-0741-0494
https://orcid.org/0000-0001-8012-2515


547

Этнология и антропология

небесные светила. Автономно от мифов в языке монгольских народов фиксируется 
третья идея. Названия затмения, транслирующие идею загрязнения, помутнения 
представляют собой следы архаичного мифологического сюжета, имеющего аф-
риканские «корни», несмотря на отсутствие в тюрко-монгольской среде мифов, 
повествующих о причине и форме загрязнения луны. Выводы. В центральной 
части Внутренней Азии концентрируются представления о лунном затмении как 
о пленении, поглощении луны неким чудовищем, локализующимся на небе, образ 
которого имеет южное происхождение. Исключением является образ медведя, 
характерный для северной периферии тюрко-монгольского мира. В ритуальных 
действиях, направленных на спасение небесного светила, можно увидеть следы 
архаичных представлений, связывающих Сибирь с регионами российского Даль-
него Востока, Восточной Азии. Локальный характер имеет обычай включения в 
ритуалы «спасения» луны сирот у тюрков Южной Сибири и бурят. Группу таких 
особенных людей в некоторых местах дополняют вдовы, близнецы, мальчики, 
достигшие трехлетнего возраста.
Ключевые слова: тюрко-монгольские народы, луна, названия, этимология, ми-
фологические образы
Благодарность. Исследование проведено в рамках государственной субсидии — 
проект «Универсалии и специфика традиций монголоязычных народов сквозь при-
зму кросс-культурных контактов и системы взаимоотношений России, Монголии 
и Китая» (номер госрегистрации: 123021300198-4).
Для цитирования: Содномпилова М. М., Нанзатов Б. З. Небесная трагедия: зат-
мение луны в языке и мифологии тюрко-монгольских народов // Монголоведение. 
2025. Т. 17. № 3. С. 546–558. DOI: 10.22162/2500-1523-2025-3-546-558

Abstract. Introduction. Among the cosmic objects in the traditional worldview of the 
Turkic and Mongolic peoples, it was the night luminary that was associated with a wide 
variety of meanings, symbols, and functions. The purpose of this article is to analyze 
the reflection of the lunar eclipse in the language, mythology, magical practices, and 
rituals of the Turkic and Mongolic peoples. Materials and methods. The work is based 
on a comprehensive, systemic-historical approach to studying the past. The research 
methodology is based on historical and ethnographic methods. The main sources of the 
study were materials on the mythology and folklore of the Turkic and Mongolic peoples, 
reflecting the ideas of nomads about the satellite of our planet. Results. In the vocabulary 
of the Turkic and Mongolic peoples, the lunar eclipse is associated with a group of 
terms expressing the ideas of 1. the capture of the night luminary, 2. its death, and 3. 
pollution/clouding. The first idea, closely related to myths about characters swallowing 
celestial bodies, prevails in the region. The other  ideas are fixed in the languages of 
the Mongolic peoples independently of the myths. The names of the eclipse, conveying 
the idea of ​​pollution, clouding, are traces of an archaic mythological plot with African 
“roots”, despite the absence of myths in the Turkic and Mongolic environment that tell 
about the cause and form of pollution of the moon. Conclusions. In the central part of 
Inner Asia, ideas about the lunar eclipse are concentrated as the capture, absorption of 
the moon by a certain monster localized in the sky, the image of which has a southern 
origin. An exception is the image of a bear, characteristic of the northern periphery of 
the Turkic and Mongolic world. In ritual actions aimed at saving the celestial body, one 
can see traces of archaic ideas that connect Siberia with the regions of the Russian Far 
East and East Asia. The custom of including orphans in the rituals of “saving” the Moon 
among the Turkic peoples of Southern Siberia and the Buryats is of a local nature. The 
group of such special people in some places is supplemented by widows, twins, boys 
who have reached 3 years of age.
Keywords: Turkic and Mongolic peoples, moon, names, etymology, mythological images



548

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 3

Acknowledgement. The reported study was funded by government subsidy, project  
no.123021300198-4 “Universals and Specifics in Traditions of the Mongolian-speak-
ing Peoples through the Prism of Cross-Cultural Contacts and the System of Relations 
between Russia, Mongolia and China”.
For citation: Sodnompilova M. M., Nanzatov B. Z. Celestial Tragedy: Lunar Eclipse in 
the Language and Mythology of the Turkic and Mongolic Peoples. Mongolian Studies 
(Elista). 2025. Vol. 17. Is. 3. Pp. 546–558. (In Russ.). DOI: 10.22162/2500-1523-2025-
3-546-558

1. Введение
Издревле пристальное внимание людей было приковано к ночному светилу. 

В традиционном мировоззрении тюрко-монгольских народов из космических 
объектов именно с луной связывалось большое разнообразие значений, сим-
волов и функций. Изучению небесных светил  посвящено множество работ, в 
которых внимание уделялось их роли в жизни людей, лексике, мифологическим 
образам, преимущественно в магической и ритуальной практике, однако в боль-
шинстве случаев сведения являлись частью общих исследований, посвященных 
астральной тематике. Отдельный интерес исследователей вызывали персонажи 
пантеонов тюрко-монголов, связанных с солярной, лунарной и астральной сим-
воликой. В частности специальные исследования этой проблематике посвятили 
Л. П. Потапов [Потапов 1969], Н. А. Алексеев [Алексеев 1980], В. Я. Бутанаев, 
Ч. В. Монгуш [Бутанаев, Монгуш 2005], Б. С. Дугаров [Дугаров 2005]. Веро-
вания и ритуальные практики тюрко-монгольских народов, связанные с небес-
ными светилами, рассмотрели в своих работах В. А. Бурнаков, Д. Ц. Цыденова 
[Бурнаков, Цыденова 2013; Бурнаков 2012], В. Е. Васильев [Васильев 2020], 
Ж. М. Юша [Юша 2024].

Смешанные чувства у людей вызывали такие астрономические явления, 
как затмения небесных светил. На территории Внутренней Азии, где преиму-
щественно проживают тюркские и монгольские народы, бытуют очень разные 
представления об этом астральном явлении. Целью данной публикации является 
анализ отражения лунного затмения в языке, мифологии, магических практиках 
и обрядах тюрко-монгольских народов.

2. Материалы и методы
Работа базируется на комплексном, системно-историческом подходах к 

изучению прошлого. Методика исследования основана на историко-этнографи-
ческих методах. Основными источниками исследования стали материалы по ми-
фологии и фольклору тюрко-монгольских народов, отражающие представления 
кочевников о спутнике нашей планеты, в том числе материалы архива Центра 
восточных рукописей и ксилографов Института монголоведения, буддологии 
и тибетологии Сибирского отделения РАН (далее ― ЦВРК ИМБТ СО РАН).

3. Результаты исследования
Затмение луны в представлениях тюрко-монгольских народов Внутрен-

ней Азии в целом характеризовалось как явление негативное. Если в далеком 
прошлом затмение небесных светил рассматривалось как случайное и непред-
сказуемое, то со временем возникли представления о периодичности лунного 



549

Этнология и антропология

и солнечного затмений. Так, ойраты предполагали, что солнечное затмение 
происходит каждые три года, а лунное — каждые три месяца. Но у захчинов 
бытует мнение, что затмение луны случается раз в три года, оно может про
изойти 15-го числа в зимний период либо уже в начале весны. Считалось, что, 
если лунное затмение произойдет весной, будет сильная засуха. Придавалось 
значение и тому, в каком направлении тень от нашей планеты падала на Луну, 
когда затемнение начиналось с северной стороны спутника и двигалось на юг, 
это считалось хорошей приметой, если наоборот ― то плохой [Ганболд 2012: 
31]. Однако неизвестны ни позитивные, ни негативные последствия этих при-
мет. Беременные женщины не должны были наблюдать за затмениями солнца и 
луны [Ганболд 2012: 31]. В лексике тюрко-монгольских народов затмение луны 
отражают определения, выражающие идеи: 1) пленения ночного светила; 2) его 
смерти; 3) загрязнения / помутнения.  

Хакасы затмение луны трактовали как смерть светила ай öлгенi [Бутанаев 
1999: 77]. Аналогичное понимание отмечалось и у якутов: они называли зат-
мение луны ыйөлүүтэ [Кузьмина 2023: 111], что транслировало идею гибели 
светила [Слепцов 1972: 286]. Алтайцы толковали затмение как пленение луны 
ай кары / ай карыкан туты [Потанин 1883: 191] мифическим чудовищем. Их 
взгляды разделяли тувинцы: затмение они называли ай туттурушкуну, что 
означало пленение [Бутанаев, Монгуш 2005: 43]. В казахском языке лунное 
затмение обозначалось как айдынтұтылұы [Джанузаков 1982: 163], такое же 
значение оно имело в сойотском языке — ай туъттурған ‘луна затмилась’ 
[Рассадин 2002: 11].

Монгольские народы также полагали, что во время затмения небесные светила 
оказывались схваченными, плененными мифическими чудовищами, и, созерцая 
это явление, люди кричали чудовищу: «Алха, отпусти!». Затмение небесных 
светил в калмыцком языке представлено выражением араха нар / сар хаалhн 
(‘араха солнце / луну закрыл’) [МКРС 2002: 136]. В диалектах предбайкальских 
бурят обозначение лунного затмения в форме hara alxa bar’a (‘луну алха схватил’) 
было зафиксировано в материалах Усть-Удинско-Осинской диалектологической 
экспедиции 1976 г. [ЦВРК. ОАФ. Д. 2285а. Блокнот 1. Л. 43; ЦВРК. ОАФ. Д. 2285а. 
Блокнот 3. Л. 74; ЦВРК. ОАФ. Д. 2285б, Блокнот 1. Л. 91]. Следует отметить, что 
это выражение, отражающее широко распространенное среди предбайкальских 
бурят представление о природе данного астрального явления, зафиксировано 
рядом исследователей (В. А. Михайловым [Михайлов 1996], М. Н. Хангаловым 
[Хангалов 1959], И. А. Манжигеевым  [Манжигеев 1978] и др.). 

Вместе с тем в монгольских языках распространение получило и другое на-
звание лунного затмения. Г. Н. Потаниным у ойратов зафиксировано выражение 
сар куртеля [Потанин 1883: 191]. В литературной версии монгольского языка 
это выражение выглядит следующим образом: х.-монг. нар / сар хиртэх, хирт-
элгэ — ‘затмение солнца / луны’, стп.-монг. naran kirtube — ‘солнце затмилось’ 
[БАМРС 2001: 87]. Известны два значения термина хиртэх: ‘1) загрязняться, 
пачкаться; замараться; 2) потемнеть, потускнеть’ [БАМРС 2001: 87]. В бурятском 
варианте это же слово звучит как хиртэлгэ [БРС 1972: 573]. Их происхождение 
связано с термином хирэ, имеющим значение ‘грязь’. 



550

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 3

3.1. Затмение луны в мифологии
Значения рассмотренных выше двух групп определений лунного затмения — 

«пленение» и «загрязнение» — очень важны, они отражают две разные идеи 
интерпретации этого явления в мировоззрении тюрко-монголов.

Затмения луны происходили довольно часто, и представления, составлен-
ные тюрко-монголами Внутренней Азии об этом явлении, отразились в мотиве 
поглощения / пленения луны разными персонажами.

В древних верованиях предбайкальских бурят, расселившихся севернее 
оз. Байкал, с севером связывался образ мифического черного зверя, появление 
которого на земле вызывало затмение небесных светил. Сведения о большом 
звере, в чьем образе проглядываются черты медведя, были записаны в 1913 г. 
В. И. Подгорбунским в Прибайкалье, в улусе Шохтой, от бурятского шамана 
Пиноса: «На востоке... в черной дыре... в земле, большой зверь живет. Он го-
дами ничего не ест. Когда ночью редко выходит... луну глотает... Когда днем 
выходит, солнце глотает... Потом зверь опять в черную дыру уходит, годами 
лежит...» [Подгорбунский 1996: 233–234]. Данная бурятская версия напоминает 
якутский сюжет о фазах луны. Полагаем, что сходство взглядов в данном случае 
указывает на общность мировоззренческой базы предков якутов и бурят.

Среди монгольских народов наибольшую известность получил мотив о неком 
чудовище Араха / Алха / Раху. «Затмения солнца и луны бывают, по мнению 
бурят, в трудные по болезни и другим причинам годы, и затмения считаются 
делом мифического чудовища Алха, которое старается поглотить светила» 
[Михайлов 1996: 74].

Несмотря на сходство названий, происхождение чудовища в мифологии 
разных народов значительно отличается. Истоки этого образа имеют южное 
происхождение и связаны с индуистской мифологией. В сюжетах повествований 
о затмениях небесных светил, и в частности луны, упоминаются персонажи ин-
дуистской мифологии — дэвы, асуры, Очирвани / Ваджрапани, а также священ-
ный напиток бессмертия амрита, возникший из океана, либо созданный богами. 
Согласно основному сюжету, чудовище Раху выпило напиток и спряталось. Его 
местонахождение выдали небесные светила, и обнаруженное чудовище богами 
было рассечено напополам. Солнце и луну чудовище глотает в отместку, говоря 
при этом луне: «Ты указала на меня, и за это я три раза в год буду заслонять 
твое лицо» [Семь звезд 2004: 41].

По другой версии, известной и бурятам, и ойратам, некое чудовище Араха, 
жившее на земле, сильно досаждало людям (у ойратов-дербетов), испортило 
творение бурхана — человека, съев с его тела шерсть (у тункинских бурят), за 
что было наказано верховным божеством — Ехэ бурханом. Араха спрятался от 
божества, но месяц выдал его местонахождение. Божество рассекло чудовище 
напополам. Оставшаяся на небе верхняя часть Арахи с тех пор регулярно мстит 
месяцу, проглатывая его. Но поскольку у чудовища только половина тела, месяц 
из него вываливается [Потанин 1883: 191, 193].

Среди мотивов происхождения чудовища, вредящего небесным светилам, 
выделяется мотив, встречающийся в одной из версий главного эпического про-
изведения бурят «Гэсэр»: появление чудовища, проглатывающего небесные 
светила, связано с поединком двух владык небесного мира — Хана Хюрмаса и 
Атай Улана. Первый, одержав победу над Атай Уланом, разрубает его тело на 



551

Этнология и антропология

множество частей. Голова Атай Улана, застряв между небом и землей, превра-
щается в чудовище Араха-шудхэр:

«Большая круглая голова закрутилась,
Между небом и землей остановилась,
Верх возвратиться — так сил уж нет,
Вниз опуститься — желания нет.
Превратилась она в чудовище Архан-шудхэр1,
Блуждает по небу меж звездных сфер, то медленно вращается,
То метеором несется,
Намеревается проглотить и луну, и солнце» [Гэсэр 1988: 93].

Тувинцы объясняли затмение луны действиями чудовища Амырга, и, чтобы 
освободить луну, пугали его шумом [Потапов 1969: 292]. Несколько хакасских 
мифов объясняют затмение луны действиями мифического чудовища Чилбегена, 
которого Ах-Кудай помещает на луну, спасая человечество, либо светило само, 
спустившись к земле, схватило чудовище. 

В Южной Сибири были актуальны образы неких злых колдунов либо ведьм, 
которые поднимаются к ночному светилу и распускают свои волосы, закрывая 
луну. У хакасов светило закрывала злая колдунья [Бутанаев 2003: 47]. Зловредные 
действия земных колдунов орбыше и торынчи, закрывающих светило покрыва-
лом и вызывающих затмения, отмечены в ряде алтайских преданий, записанных 
Г. Н. Потаниным и Н. Ф. Катановым [Потанин 1883: 193; Катанов 1907: 204, 375]. 
В преданиях тофаларов в затмении небесных светил также повинна злая колдунья, 
являющаяся помощницей черта-аза в Среднем мире. Эта ведьма чел бага / чил бага 
постоянно вредила людям. Чтобы на земле было темно, она проглотила солнце, 
«которое бурхан освободил, разрубив колокольчиком горло ведьме» [ТНВС 2008: 
315]. На западе Монголии, где живут захчины, процесс затемнения светила объ-
ясняют следующим образом: «Говорят, что во время лунного затмения тень 
зла покрывает луну со всех сторон, вызывая неприятности» [Ганболд 2012: 31].

В некоторых районах Халхи (Монголия) распространен миф о том, что 
чудовищу Раху помогает небольшое насекомое со множеством ног, которое 
обычно живет под корой деревьев и в скалах. Когда наступает время затмения, 
насекомое вырастает до размеров коровы и ловит солнце и луну своими усами, 
помогая Раху [Ганболд 2012: 31].

Другое определение лунного затмения, обнаруженное в монгольских языках 
и отражающее идею загрязнения светила, следует охарактеризовать как отголо-
сок древнейших представлений людей о луне, зародившихся еще на африканском 
континенте. Следует особо отметить, что в своем большинстве эти воззрения 
связываются не с затмениями луны, а с лунными пятнами. Как удалось выяснить 
Ю. Е. Березкину, характерной чертой «африканских» воззрений сапиенсов о 
лунных пятнах был нефигуративный характер их истолкования. Иными словами, 
в ранних представлениях человека лунные пятна виделись непосредственно 
пятнами грязи, золы, песка, навоза, которыми было испачкано небесное светило 
в силу разных причин (из зависти, в целях приглушения слишком яркого света 
и т. д.). «Нефигуративный характер истолкования пятен на лунном диске объ
единяет Африку южнее Сахары с Австралией, Меланезией и Южной Америкой» 
[Березкин 2013: 99–100]. Нефигуративная интерпретация лунных пятен также 
характерна для юга Балкан и Кавказа, известна она в Восточной Европе, встреча-

1 Так в источнике. 



552

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 3

ется и у енисейских кетов. «Однако по сравнению с вариантами фигуративного 
истолкования лунных пятен таких случаев в Европе и Сибири ничтожно мало» 
[Березкин 2013: 99–100].

Примечательно, что монгольское определение затмения хиртэх не зафик-
сировано не только у калмыков, но, по нашему мнению, неизвестно у предбай-
кальских бурят, живущих к северу от оз. Байкал. Этот факт может быть объяснен 
поздним распространением данного определения среди монгольских народов. 
Ориентировочно это слово могло войти в лексику монголов уже после ухода 
части ойратов (совр. калмыков) на берега р. Волги.

Относительно этого термина существует мнение Д. Д. Дондоковой, которая 
полагает, что монгольское слово kirtеh с его первоначальным (прямым) значе-
нием «загрязняться, запачкаться, замараться, потускнеть» связано с тюркским 
kirik — «пачкаться, загрязняться», kir — «грязь, сор» [Дондокова 2003: 34], но 
автором это предположение не обосновано. Мысль о заимствовании данного 
определения из тюркского языка ставит новые вопросы: разные варианты вы-
ражений, обозначающих затмения в самих тюркских языках, никак не связаны 
с понятиями «грязь», «пачкаться». Выходит, что монгольское население, прожи-
вающее практически в окружении тюркских народов, сохранило этот термин, а 
сами тюрки его утратили. Обращает на себя внимание и тот факт, что данный 
термин расходится с превалирующим в мифах монгольских народов мотивом 
захвата небесных светил чудовищем. Таким образом, монгольский вариант обо-
значения лунного / солнечного затмения представляет определенную загадку, 
которая требует своего разрешения.

В Сибири нефигуративный характер лунных пятен был отмечен только в 
толкованиях енисейских кетов, язык которых предположительно связан родством 
с сино-кавказской макросемьей. А они, напомним, также видели в лунных пятнах 
разные формы загрязнения [Березкин 2013: 99–100]. 

3.2. Действия во время затмения 
Лунное и солнечное затмения считались опасным явлением, и люди пережи-

дали его, соблюдая определенные правила. У ойратов, в частности, запрещалось 
спать во время затмения, следовало наблюдать за ним, пока оно не закончится, 
и только потом ложиться спать. Во время солнечного или лунного затмения за-
прещено было пировать или заниматься сексом, так как это считалось большим 
грехом. Также в это время следовало прикрывать дымовое отверстие юрты. 
Определенные ограничения отмечены и в питании: захчины во время затмения 
не варили мясную пищу, обходились молочной и так ночевали [Ганболд 2012: 
31]. Локальным действием является обычай бурят во время затмения мешать пе-
рекисшее молоко — курунгу, но его значение уже потеряно [Михайлов 1996: 74].

Алгоритм действий разных народов тюрко-монгольского мира  был примерно 
одинаков. Во время затмения нужно было создавать много шума: для этого били 
по металлической посуде, звенели медными колокольчиками, стреляли из ружья 
в сторону светила, кричали: «Луна умерла!», «Алха, пусти!», тем самым пугая 
чудовище, схватившее луну. Олёты во время затмения молились, сжигая ягоды 
можжевельника, зажигали свечи, били по металлическим предметам, чтобы 
создать шум, стреляли из ружей и заставляли детей плакать [Ганболд 2012: 31].
Помимо этого, среди обязательных действий отмечались насильственные дей-



553

Этнология и антропология

ствия в отношении собак — их били, крутили им уши, добиваясь того, чтобы 
животные визжали и лаяли. Это подтверждается сообщением обурятившегося 
тунгуса (из Присаянья): «Во время затмения в старые годы науськивали собак, 
чтобы они своим лаем прогнали альбин-читкура от месяца» [Потанин 1883: 
193]. Так поступали хакасы, тувинцы, буряты, алтайцы. Монголы заставляли 
лаять и визжать собак темной масти с рыжими подпалинами и со светлыми 
пятнами над глазами — улан халтар [БРС 1973: 539]. Таких собак называют 
дөрвөн нүдтэй «четырехглазыми» и наделяют их особыми магическими способ-
ностями — якобы только их взору доступно то, что никто другой не способен 
увидеть. Например, «четырехглазые» собаки, по мнению бурят и хакасов, могут 
видеть луну в период междулуния. Такие собаки якобы могли видеть иной мир 
[Бурнаков 2012 : 201]. 

Так почему же во время затмений небесных светил доставалось именно 
собакам? Ответ, на наш взгляд, можно найти  в соседнем дальневосточном регио
не. В мифологической картине мира народов Приамурья обитателями Солнца 
и Луны являются злые собаки, которые набрасываются на светила в момент 
затмения. Нивхи, удэгейцы и нанайцы считали, что, когда солнце и луна теряли 
свой блеск, их пожирали «небесные» собаки. При наступлении затмения они 
били по металлическим предметам, чтобы прогнать животных. В нанайской 
легенде луна-мужчина Биа полюбил Солнце — женщину Сиун, период между-
луния был для них временем свидания. Их близость не понравилась верховному 
божеству Эндури, который спустил свою собаку на луну. Она укусила Биа, тогда 
он отправился на далекие небесные луга, чтобы полечиться целебными травами. 
И ушел так далеко, что люди на земле перестали видеть лунный свет — такое 
объяснение дается в ней затмению [Подмаскин 2004: 102]. Отголосок этого 
мотива обнаруживается в мифологии якутов, которые фазы луны объясняли 
регулярными нападениями на светило волков и медведей. 

Аналогичные версии затмения бытовали и по другую сторону Тихого океана. 
«Индейцы Америки считали, что во время затмения за луной гонятся по небу 
огромные собаки, которые хватали и терзали это светило, пока ее свет не 
становился багровым и тусклым от крови, струящейся из ран. Индейцы под-
нимали оглушительный шум, стреляли, играли на музыкальных инструментах и 
били собак» [Подмаскин 2004: 104]. Наличие таких сюжетов среди американских 
индейцев указывает, что возраст этого мотива никак не меньше того времени, 
когда предки индейцев ушли на земли нового континента. 

Среди других «приемов», использовавшихся в целях «спасения» небесного 
светила, выделяются действия тюрков Южной Сибири, бурят и якутов, которые 
особые функции возлагали на ритуальные действия, направленные на «осво-
бождение» небесных светил и выполняемые людьми социально-обездоленны-
ми — сиротами. Согласно убеждениям бурят, во время затмения громко кричать 
и плакать должны были дети-сироты. Считалось, что плач сироты доносится 
до самого верхнего яруса неба, а потому будет услышан верховным божеством, 
который сурово накажет обидчика сироты. Также к группе обездоленных буряты 
причисляли вдов. Это убеждение хорошо отражено в эпосе «Гэсэр», в сюжете, 
описывающем огромные бедствия, обрушившиеся на головы людей с поражени-
ем главы восточных небожителей Атай Улана в битве с его соперником из лагеря 
западных небожителей. Части тела побежденного Атай Улана были сброшены 



554

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 3

на землю, где они превратились в разного рода чудовищ, начавших истреблять 
людей, насылая на них болезни. Земные цари, терявшие своих подданных, ре-
шили воззвать к своим небесным покровителям с просьбой защитить их. Чтобы 
их просьбы достигли неба, с больных и страдающих подданных собрали слезы 
и слюни, а великой шаманкой был совершен обряд сасали барьха — чашу с 
этим подношением она бросила на небо. Чаша разбила угол дворца верховного 
небожителя Хана-Хюрмас-тэнгэри, дворец пошатнулся, и только тогда небо-
житель смог узнать о бедствиях людей. В другой, более этнографичной версии 
этого, чтобы просьбы людей дошли до божеств, жестоко избили безмужнюю 
вдову Билэхэн и оставшегося без родителей мальчика [сироту] — «они плакали 
и кашляли, тогда их слюни и слезы собрали в разбитой поваренке. Ныне буряты 
говорят, что слезы безмужней вдовы и сирот ядовиты, т. е., что их безвинно 
заставлять плакать и обижать очень грешно» [Хангалов 1959: 246]. 

Обижать сироту большим грехом считали и якуты. «Если заставить плакать 
сироту, то его плач проходит насквозь через девять небес и становится слы-
шен Айыы тойону. Тогда Айыы тойон накажет человека, обидевшего сироту» 
[ЯМ 2004: 261]. Хакасы и тувинцы в ночь лунного затмения заставляли кричать 
одинокого мужчину, сироту от рождения, голос которого якобы мог доноситься 
до луны. Человек, на которого возлагалась миссия обращения к небу, кричал, 
называя свое имя: «Голос такого-то [имя] одинокого человека дойдет до неба!» 
[Бутанаев, Монгуш 2005: 43; Потанин 1883: 192].

Тувинцы из Эрзинского района, наделяя сверхъестественными способностя-
ми близнецов вообще, особо выделяя мальчика, родившегося в паре с девочкой. 
Они верили, что, вырастая, он «мог во время солнечного затмения кричать, 
обращаясь к солнцу, на злые силы, вызывающие затмение» [Потапов 1969: 275].

Южнее, в Монголии, этот обычай и его толкование существенно отличается. 
Так, у ойратов, алтайских урянхайцев во время затмения принято было застав-
лять плакать и кричать трехлетних мальчиков. Объяснялось это только тем, 
что, с одной стороны, число три в монгольской культуре является сакральным, 
с другой — мальчик, достигший трех лет, уже считался большим. Следует от-
метить, что в монгольской культуре очередной этап социализации ребенка был 
связан с переходом малыша из младенчества в детство и обычно приходился на 
трехлетний возраст. Маркировался этот переход особым обрядом — стрижкой 
утробных волос ребенка. Говорят, что герои монгольского народного эпоса до-
стигают полной силы и мужества к трем годам [Ганболд 2012: 31].

Характерные возможности сироты в мифологии и обрядовых практиках 
тюрко-монгольских народов обнаруживают аналогии в традициях разных 
славянских народов. У них считается, что слезы сирот и вдов могут влиять 
на погоду, вызывать дождь во время засухи, поскольку им оказывает особое 
покровительство сам Бог, стоящий на страже их интересов [Сирота в языке…]

4. Заключение
В центральной части Внутренней Азии превалируют представления о лунном 

затмении как о пленении, поглощении луны неким чудовищем, локализующим-
ся на небе. Его образ, имея южное происхождение (Индия), распространялся с 
буддизмом. Предположительно, локальным (сибирским) видится образ большого 
темного зверя, в котором угадываются черты медведя, периодически выбираю-



555

Этнология и антропология

щегося из своего убежища и глотающего небесные светила, а потом уходящего 
спать. Более редкими и, возможно, более архаичными являются взгляды о гибели 
небесного светила.

Определения затмения, выражающие идею загрязнения, помутнения, носят 
следы архаичного мифологического сюжета, имеющего африканские «корни». 
Несмотря на отсутствие в тюрко-монгольской среде мифов, повествующих о 
причине и форме загрязнения луны, этот факт ставит проблему исследования 
хронологии и направлений миграции народов, оставивших эти представления. 
Интерес вызывает их языковая и этническая принадлежности. Учитывая, что в 
сибирском регионе такое же толкование затмения было зафиксирован только у 
енисейских кетов, его наличие в лексике монголов, возможно, отражает какие-то 
очень давние связи предков монголов с этим населением.

В ритуальных действиях, направленных на «спасение» небесного светила, 
также можно увидеть следы архаичных представлений, связывающих Сибирь с 
регионами российского Дальнего Востока, Восточной Азии (действия с собака-
ми). Локальный характер имеет обычай включения в ритуалы «спасения» луны 
сирот, бытующий у тюрков Южной Сибири, бурят. К числу таких особенных 
людей в некоторых местах относят вдов, близнецов, мальчиков, достигших 
трехлетнего возраста.

Источники Sources
ЦВРК — Центр восточных рукописей 

и ксилографов Института монголо-
ведения, буддологии и тибетологии 
Сибирского отделения РАН.

Center for Oriental Manuscripts and 
Woodcuts of the Institute for Mongolian, 
Buddhist and Tibetan Studies (SB RAS)

Интернет-источник Online source
Сирота в языке … — Сирота в языке, 

верованиях и обрядах. Лаборато-
рия фольклористики Российского 
государственного гуманитарного 
университета. Фольклор и пост-
фольклор: структура, типология, 
семиотика [электронный ресурс] // 
URL: https://www.ruthenia.ru/folklore/
folklorelaboratory/TROFIM1.htm (дата 
обращения 15.05.2025).

An Orphan in Language, Beliefs, and 
Rituals. The Laboratory of Folklore 
Studies at the Russian State University 
for the Humanities. Folklore and 
Post-folklore: Structure, Typology, 
Semiotics. Available at: https://www.
ruthenia.ru/folklore/folklorelaboratory/
TROFIM1.htm (accessed 15 May 
2025).

Литература References
Алексеев 1980 — Алексеев Н. А. Ранние 

формы религии тюркоязычных на-
родов Сибири. Новосибирск: Наука, 
1980. 315 с.

Alekseev N. A. Early Forms of Religion of 
the Turkic Peoples of Siberia. Novosi-
birsk: Nauka, 1980. 315 p. (In Russ.)

БАМРС 2001 — Большой академический 
монгольско-русский словарь. Т. III. 
Ө–Ф. М.: Academia, 2001. 439 c.

Big Academic Mongolian-Russian Dictio-
nary. Vol. 3. Ö–F. Moscow: Academia, 
2001. 439 p. (In Mong. & Russ.)



556

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 3

Березкин 2013 — Березкин Ю. Е. Африка, 
миграции, мифология. Ареалы рас-
пространения фольклорных мотивов 
в исторической перспективе. СПб.: 
Наука, 2013. 320 с.

Berezkin Yu. E. Africa, Migrations, Mythol-
ogy. Areas of Distribution of Folklore 
Motifs in Historical Perspective. St. Pe-
tersburg: Nauka, 2013. 320 p. (In Russ.)

БРС 1973 — Бурятско-русский словарь / 
сост. К. М. Черемисов. М.: Советская 
энциклопедия, 1973. 803 с.

Buryat-Russian Dictionary. K. Cheremisov 
(comp.). Moscow: Sovetskaya Entsiklo-
pediya, 1973. 803 p. (In Buryat & Russ.)

Бурнаков 2012 — Бурнаков В. А. Тради-
ционные представления хакасов о 
собаке // Мировоззрение населения 
Южной Сибири и Центральной Азии 
в исторической ретроспективе. 2012. 
№ 5. С. 196–216.

Burnakov V. A. Traditional Ideas of the Kha-
kass People about Dogs. In: Worldview 
of the Population of Southern Siberia and 
Central Asia in Historical Retrospect. 
2012. No. 5. Pp. 196–216. (In Russ.)

Бурнаков, Цыденова 2013 — Бурна-
ков В. А., Цыденова Д. Ц. Луна в тра-
диционном мировоззрении хакасов 
// Вестник Новосибирского государ-
ственного университета. Серия: исто-
рия, филология. 2013. Т. 12. Вып. 3. 
С. 267–279.

Burnakov V. A., Tsydenova D. Ts. The Moon 
in the Traditional Worldview of the 
Khakassians. Vestnik NSU. Seriers: His-
tory & Philology. 2013. Vol. 12. No. 3. 
Pp. 267–279. (In Russ.)

Бутанаев 1999 — Бутанаев В. Я. Хакас-
ско-русский историко-этнографиче-
ский словарь. Абакан: Хакасия, 1999. 
236 с.

Butanayev V. Ya. Khakassian-Russian His-
torical and Ethnographic Dictionary. 
Abakan: Khakasiya, 1999. 236 p. (In 
Russ.)

Бутанаев 2003 — Бутанаев В. Я. Бурха-
низм тюрков Саяно-Алтая. Абакан: 
Хакасск. гос. ун-т, 2003. 260 с.

Butanayev V. Ya. Burkhanism of the Saya-
no-Altai Turkic Peoples. Abakan: Kha-
kassian State University, 2003. 260  p. 
(In Russ.)

Бутанаев, Монгуш 2005 — Бутанаев В. Я., 
Монгуш Ч.  В. Архаические обычаи 
и обряды саянских тюрков. Абакан: 
Хакасск. гос. ун-т, 2005.196 с.

Butanayev V. Ya., Mongush Ch. V. Archaic 
Customs and Rituals of the Sayan Turkic 
Peoples. Abakan: Khakassian State Uni-
versity, 2005.196 p. (In Russ.)

Васильев 2020 — Васильев В. Е. К про-
исхождению культа солнца и неба у 
якутов // География: развитие науки 
и образования. СПб.: Астерион, 2020. 
С. 431‒435.

Vasiliyev V. E. On the Origin of the Cult of 
the Sun and Sky among the Yakuts. In: 
Geography: Development of Science 
and Education. St. Petersburg: Asterion, 
2020. Pp. 431–435. (In Russ.)

Ганболд 2012 — Ганболд М. Ойрад 
монголчуудын байгаль хамгаалах 
уламжлал. Bibliotheca oiratica–XXVIII. 
Улаанбаатар: Соёмбо, 2012. 189 х.

Ganbold M. The Nature Conservation Tradi-
tion of the Oirat Mongols. (Bibliotheca 
Oiratica–XXVIII). Ulaanbaatar: Soyom-
bo, 2012. 189 p. (In Mong.)

Гэсэр 1988 — Гэсэр. Бурятский героиче-
ский эпос. Кн. 1 / пер. с бур. В. Соло-
ухина. М.: Современник, 1988. 397 с.

Geser. Buryat Heroic Epic. Book 1. V. So-
loukhin (transl. from Buryat). Moscow: 
Sovremennik, 1988. 397 p. (In Russ.)

Джанузаков 1982 — Джанузаков Т.  Д. 
Очерк казахской ономастики. Алма- 
Ата: Наука, 1982. 175 c.

Dzhanuzakov T. D. Essay on Kazakh Ono-
mastics. Alma-Ata: Nauka, 1982. 175 p. 
(In Russ.)

Дондокова 2003 — Дондокова Д. Д. Лек-
сика духовной культуры бурят. Улан- 
Удэ:  БНЦ СО РАН, 2003. 134 с.

Dondokova D. D. Vocabulary of Buryat Spiri-
tual Culture. Ulan-Ude: Buryat Scientific 
Center (SB RAS), 2003. 134 p. (In Russ.)



557

Этнология и антропология

Дугаров 2005 — Дугаров Б. С. Бурятская 
гэсэриада: небесный пролог и мир 
эпических божеств. Улан-Удэ: БНЦ 
СО РАН, 2005. 298 с.

Dugarov B.  S. Buryat Geseriad: Heavenly 
Prologue and the World of Epic Deities. 
Ulan-Ude: Buryat Scientific Center (SB 
RAS), 2005. 298 p. (In Russ.)

Катанов 1907 — Катанов Н. Ф. Наречия 
урянхайцев (сойотов), абаканских 
татар и карагасов (Образцы народ-
ной литературы тюркских племен, 
изданные В. В. Радловым). Т. 9. СПб.: 
[б. и.],1907. 640 с.

Katanov N.  F. The Dialects of the Uri-
ankhians (Soyots), Abakan Tatars and 
Karagases (Samples of Folk Literature 
of Turkic Tribes, published by V. V. Rad-
lov). Vol. 9.  St. Petersburg, 1907. 640 p. 
(In Russ.)

Кузьмина 2023 — Кузьмина А. А. Концепт 
«Луна» в якутской языковой картине 
мира // Вестник Новосибирского го-
сударственного университета. Серия: 
Лингвистика и межкультурная комму-
никация. 2023. Т. 21. № 3. С. 106–117.

Kuz’mina A. A. The Concept of “Moon” 
in the Yakut Linguistic Picture of the 
World. NSU Vestnik. Series: Linguistics 
and Intercultural Communication. 2023. 
Vol. 21. No. 3. Pp. 106‒117. (In Russ.)

Манжигеев 1978 — Манжигеев И.  А. 
Бурятские шаманистические и доша-
манистические термины. М.: Наука, 
1978. 125 с.

Manzhigeev I. A. Buryat Shamanistic and 
Pre-shamanistic Terms. Moscow: Nauka, 
1978. 125 p. (In Russ.)

Михайлов 1996 — Михайлов В. А. Рели-
гиозная мифология. Улан-Удэ: Соёл, 
1996. 111 с.

Mikhaylov V. A. Religious Mythology. Ulan-
Ude: Soyol, 1996. 111 p. (In Russ.)

МКРС 2002 — Я изучаю калмыцкий. 
Малый калмыцко-русский словарь / 
cост. Илишкин И.  К., Муниев Б.  Д., 
Бадмаева В. Д., Шургучинова М. О. 
Элиста: Калм. кн. изд-во, 2002. 511 с.

I am studying Kalmyk. Small Kalmyk-Rus-
sian Dictionary. I. Ilishkin, B. Mu-
niev, V. Badmaeva, M. Shurguchinova 
(comp.).  Elista: Kalmykia Book Publ., 
2002. 511 p. (In Russ.)

Подгорбунский 1996 — Подгорбун-
ский В. И. Религиозные и космологи-
ческие представления у бурят, якутов 
и тунгусов (полевые материалы 
1913–1922 гг.) // Проблемы этниче-
ской истории и культуры тюрко-мон-
гольских народов Южной Сибири и 
сопредельных территорий. Вып. 2. М.: 
Наука, 1996. С. 221–241.

Podgorbunskiy V. I. Religious and Cos-
mological Ideas of the Buryats, Ya-
kuts and Tungus (field materials from 
1913–1922). In:  Problems of the Ethnic 
History and Culture of the Turkic-Mon-
golian Peoples of Southern Siberia and 
Adjacent Territories. No. 2. Moscow: 
Nauka, 1996. Pp. 221–241. (In Russ.)

Подмаскин 2004 — Подмаскин В.  В. 
Космография тунгусо-маньчжуров и 
нивхов // Вестник Дальневосточного 
отделения Российской академии наук. 
2004. № 1(113). С. 94–105.

Podmaskin V. V. Cosmography of the Tun-
gus-Manchus and Nivkhs. Vestnik of the 
Far Eastern Branch of the RAS. 2004. 
No. 1(113). Pp. 94–105. (In Russ.)

Потанин 1883 — Потанин Г. Н. Очерки 
Северо–Западной Монголии. Вып. IV. 
Материалы этнографические. СПб.: 
тип. В. Киршбаума, 1883. 1029 с.

Potanin G. N. Essays on Northwestern Mon-
golia. No. 4. Ethnographic Materials. 
St.  Petersburg: V. Kirshbaum, 1883. 
1029 p. (In Russ.)

Потапов 1969 — Потапов А. П. Очерки 
народного быта тувинцев. М.: Наука, 
1969. 401 с.

Potapov A. P. Essays on the Folk Life of the 
Tuvans. Moscow: Nauka, 1969. 401 p. 
(In Russ.)



558

Монголоведение ● Mongolian  Studies ● 2025 ● Т. 17 ● № 3

Рассадин 2002 — Рассадин В. И. Сойыт–
быраат–орыс словарь (= Сойотско–
бурятско-русский словарь). Улан-Удэ: 
[б. и.], 2002. 226 с.

Rassadin V.  I. Soyot-Buryat-Russian Dic-
tionary. Ulan-Ude: [s.n.], 2002, 226 p. 
(In Russ.)

Семь звезд  2004 — Семь звезд. Кал-
мыцкие легенды и предания / сост., 
пер., вступит. ст., комм. Д. Э. Басаев. 
Элиста: Калм. кн. изд-во, 2004. 415 с. 

Seven Stars. Kalmyk Legends and Traditions. 
D. Basaev (comp., trans., intod. article, 
comm.). Elista: Kalmykia Book Publ., 
2004. 415 p. (In Russ.)

Слепцов 1972 — Якутско-русский словарь 
/ ред. Слепцов П. А. М.:  Советская 
энциклопедия, 1972. 568 с.

Sleptsov P. A. (ed.). Yakut-Russian Dictio-
nary. Moscow: Soviet Encyclopedia, 
1972. 568 p. (In Yakut. & Russ.)

ТНВС 2008 — Тюркские народы Восточ-
ной Сибири / отв. ред. Д.  А. Функ, 
Н. А. Алексеев. М.: Наука, 2008. 422 с.

Turkic Peoples of Eastern Siberia. D. Funk, 
N. Alekseev (ed.). Moscow: Nauka, 
2008. 422 p. (In Russ.)

Хангалов 1959 — Хангалов М. Н. Собра-
ние сочинений. В 3 тт. Т. II. Улан-Удэ: 
Бурят. кн. изд-во, 1959. 443 с.

Khangalov M. N. Collected Works. In 3 vols. 
Vol. 2. Ulan-Ude: Buryatiya Book Publ., 
1959. 443 p. (In Russ.)

Юша 2024 — Юша Ж. М. Культ солнца и 
луны в обрядах и верованиях тюрков 
Саяно-Алтая // Традиционная культу-
ра. 2024. Т. 25. № 4. С. 14‒21.

Yusha Zh. M. The Cult of the Sun and Moon 
in the Rituals and Beliefs of the Turks of 
Sayan-Altai. Traditional Culture. 2024. 
Vol. 25. No. 4. Pp. 14–21. (In Russ.)

ЯМ 2004 — Якутские мифы. Саха өс-но-
мохторо / сост. Н. А. Алексеев. Ново-
сибирск: Наука, 2004. 451 с.

Yakut Myths. N. Alekseev (comp.). Novo-
sibirsk: Nauka, 2004. 451 p. (In Yakut 
& Russ.)


